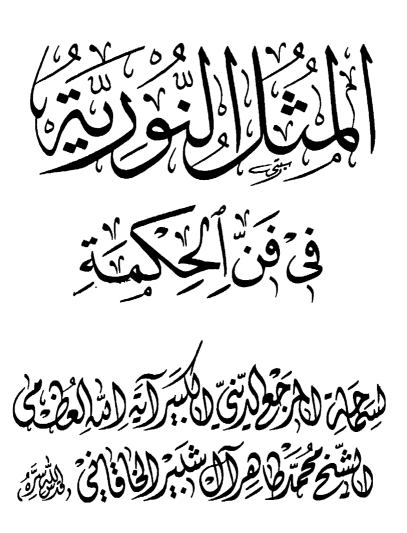


ڛۼۣؠڹ؈ٛڗٞٷڵڔؿؽٷۺڔڷڋۯڶڎڵٷۼؽ ٷؿؿۼڰؠٙٷڡٟ۩ڮۺڹڔۯڮٷڮڹ ٷؿڿڰۼؠٙٷڡٟ۩ڮۺڹڔۯڮٷٵڹؽ؞ۿؿ

تَعِبَّلِيْقُ جُلِيُلِائِمَتَنِّانِ لِلشَّائِحُ عَيِّكًا ظِلْ الْطَائِلِانِ إِنْ





تَعِبُّ لِيقُ جَدِّلِ الْمُسْتِيَّا فِي الْسَيْخِ عِيْمًا لَكُوْرِ الْمَالِيَّةِ الْمِيْمِ الْمِيْرِ الْمُلِيِّةِ الْمِيْرِ الْمُرْدِينَ الْمُعَارِلُ الْمُرْدِينَ



منشورات أنوار الهدىٰ للطباعة والنشر

> المثل النورية في فن الحكمة

تاليف: آية ا. . العظمى الشيخ محمد طاهر الخاقاني (قده) . تعليق: نجله الشيخ محمد كاظم الخاقاني .

الطبعة الأولى: ١٤١٥هـ. ق، العدد ١٠٠٠ نسخة المطبعة: مهر ، عدد الصفحات ٢٢٤ صفحة

# بسط الله الرحمن الرحيط

# رحلة في رحاب شخصية الفقيه والفيلسوف آية الله العظمى الشيخ محمد طاهر الخاقاني (قدس سره)

#### هويته الشخصية:

هو الشيخ محمد طاهر بن آية الله الشيخ عبد الحميد بن المرجع الديني الكبير الشيخ عيسى بن الشيخ حسن بن الشيخ شبير الخاقاني الزعيم لمنطقة الاهواز آنذاك، من أسرة علمية عريقة لها من تاريخها العلمي مايناهز المائتين من السنين.

وإذا كان في الغربة والاغتراب عن الوطن من الآلام والمعاناة، والشعور بالوحدة والحنين، ومفارقة الأهل والاحبة وغير ذلك، فقد يكون في مقابل ذلك فيها جوانب إيجابية؛ من قبيل الرخاء الإقتصادي، والإنفراج السياسي، والمنزلة الإجتماعية اللائقة، وخلف أجواء طبيعية منسجمة مع الكرامة الإنسانية وتزخر بالحرية.

من هذا المنطلق يُحدّثنا الخلف عن السلف الصالح من أبناء الأسرة

الخاقانيّة: بأن كوكبة من علماء قبيلة آل خاقان، وبدوافع متعددة أهمها نشر العلم والفضيلة \_ واستجابة لنداء واجب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، قد هاجرت هذه المجموعة من الاخوة العلماء إلى أنحاء متعددة من البلاد الإسلاميّة.

وتركت موطنها الأصلي وهـو منطقة بطائح سوق الشيوخ العـراقية في منطقة الناصرية الواقعة على ضفاف الفرات جنوب العراق.

وكان الاول آية الله الشيخ محمد طاهر المعروف بـ (حجة الملك) قد يمم وجهه نحو مدينة شيراز واستقر فيها، ولايزال أحفاده هناك يُعرفون بعائلة الرياسَتية، وكان أعلم أولاده الميرزا جلال الملقب برئيس العلماء وكان عالماً فاضلاً توفي سنة ١٣٧١هـ ودفن مع أبيه في مدينة شيراز.

والثاني: آية الله الشيخ حبيب، الذي قصد ربوع منطقة الأهواز، واتخذها مقراً ومقاماً، وخلّف ذرية مباركة، وصاحب الترجمة هو احد أحفاده من أمه، وفد توفي في المحمرة سنة ١٣٠٦هـ.

والثالث: هو آيا له الشيخ عيسى الخاقاني، الذي استوطن في احد ربوع الأهواز، وهو جدُّ آية الله الشيخ محمد طاهر الخاقاني (قدّس سرّه)، الذي توفي سنة ١٣٣٧هـ، وأعلم أولاده الشيخ على والشيخ عبد الحميد الذي توفي في مدينة خراسان ودفن في الصحن القديم سنة ١٣٦٤هـ.

عندما يَخطُّ القلم اسم المؤلف على الصفحات يصحو ويسمو وتتكاثف الرؤى أمامه ناعمة رقافة، وتطل الذكريات من عالمها البعيد حانية هفّافة، وتبرز على لوحة الحياة الصور المتعددة واسعة مشرقة تنير الأرجاء، وترخي الأضواء، وتعيد سيرة عظيم من عظماء الفكر، وعبقري من عباقرة الفقه والاصول والفلسفة والتفسير.

والحديث عن آية الله الشيخ محمد طاهر الخاقاني (قدس سره) حديث عن رجل كالعكم الخفّاق بين الأعلام، وكالكوكب المضيء بين الكواكب؛ عيلماً ومعرفة وسلوكاً وتقوى وأدباً. . . ، والذي صور بسيرته وشكّل بسيرته مثلاً أعلى يُحتذى، وقدوة حسنة بها يُهتدى: ﴿ولِمثلِ ذَلِكَ فَلْيَعمَل العاملُون﴾ (١).

ولِد صاحب السيرة في مدينة المحمرة (سنة ١٣٢٩هـ) بمحافظة الاهواز المعروفة بوفرة مياهها المتدفقة العذبة، تُروّي خصوبة أرضها المعطاء لتزدهر نماءاً وخُضرة، ناهيك عن تمورها المتباينة الألوان والنماذج، المتميّزة بالجودة العالية والنوعيّة الفريدة من بين تمور العالم، وبالإضافة الى كنوزها من الذهب الأسود التي تكتنزها الاحواض الواسعة من نفطها، تحت طيّات ثراها المبارك.

ولكن الأهم من كلّ ذلك إنسانها المثقف ثقافة إسلامية علمية وأدبية، فقد كانت الأهواز ولاتزال تضمُّ بين ثناياها رجالاً يفخر بهم التأريخ الإسلامي ويعتزّ، فقد انجبت أرضها الكثير من العلماء الفطاحل أهل التقى والورع، أهل العلم والمعرفة، وأهل الكرم والعزّة، بينهم الشعراء والأدباء، وفيهم الخطباء وأهل الفكر، وأساتذة العلوم، وجهابذة الفنون.

والشيخ محمد طاهر آل شبير الخاقاني (قدّس سره) هو واحد من الذين أنجبتهم أرض الأهواز الطيّبة عالم رباني، واسع الإطلاع، ذو ثقافة إسلاميّة عالية متعددة، سليل بيت عريق في العلم والحسب والنسب.

إنّه مدرسة في إهاب مرجع، وأمّة في جسد فرد، اعطىٰ علماً وفضلاً لكلّ من يتولّىٰ رعايته وعنايته ويلجأ إليه، وهو أسطورة بشرية، وعصامية

<sup>(</sup>١) الصافات : ٦١.

نادرة، تجسدت في رجل عبقري يجتمع فيه عدة رجال، وموهبة بالغة التميز.

إنّه العكلامة البارزة في دنيا الإسلام، إنّه الرمز لدفق المواهب، فهو الفقيه صاحب الشخصية المعطاء، وهو الفيلسوف المتجدد، وهو المرجع لكلّ سائل، والمعين لكلّ متعثر، لايعصيه جواب، ولا يحتاج إلى مصادر، لانّه هو مصدر، ينبوع اخلاق ومودة، ومحطّة كرامة وترقع، وبرج علم ومعرفة، ومنهل إغضاء وإنسانية، ومعين حلم وتقوى، جعل كتاب عمره صفحات مشرقات بالحبّة والعطاء والمعرفة وجليل الاعمال.

وهو العالم الّذي قدّم لأمته الإسلامية عصارة فكره، وتجارب نفسه، ونبض قلبه، ونجوى حسّه، وانطباعات ذهنه المتوقّد، وصورة حياته.

مرهف الحسّ، ذو شفافية وعواطف جيّاشة، تبعث الدفء في القلوب الخاوية، ووجهه المعبّر المتواضع الّذي لم تفارقه مسحة الجمال الإلهي الوضّاء، رغم بصمات السنين الصعبة، تتسع أمام طموحاته سبل الكفاح والعمل الدؤوب الّذي لايعرف الكلل والكسل أو الخمول، وكلّ مايبذل من جهد وعرق وتضحيات بكلّ غال وثمين.

فهو من الافذاذ الذين شقّوا طريقهم الوعر حتى أصبحو في النهاية ملء السمع والبصر.

فلاغرو أن نراه يمضي سحابة يومه الشاق في ممارسة الدرس والتدريس والإفتاء والإصلاح والإرشاد، ويقضي معظم ليله في التأليف والبحث والعبادة، قابعاً وسط أكداس الأوراق والكتب والاقلام، يمارس وظيفته المقدّسة، وفي محرابه يتعبّد بالفرائض والنوافل والإبتهالات وشكره تعالىٰ.

وهذه المقدّمة المختصرة نقطة ضوء صغيرة في رحتاب شخصيته

الواسعة، تحاول أن تضيء مساحة شاملة من سيرته العطرة إولاً، وعطاءه الفكري ثانياً.

#### دراسته

كانت بداية مسيرته العلمية الشاقة على يد جده آية الله الشيخ عيسى (قدّس سره) ثمّ بعثه المقدّس والده إلى النجف الاشرف عندما لاحت علامات الذكاء المفرط على جبينه، وأصبح مهيثاً لتلقّي العلم والغوص في أعماقه، حتى حببت له نفسه الهجرة إلى دار العلم في جامعة النجف الاشرف والذي كان يرنو ببصره إلى كنوزها العلمية هناك.

ويتمثل علمائها الافذاذ وهم يسطّرون ملاحم الحضارة العلمية المتالقة، وترتسم في مخيلته تلك الصور النورانية الرائعة، والتي كانت مركز الإشعاع الفكري، وميدان المبتكرات العلمية والادبية والفكرية الرفيعة، التي ينهل من معينها طلاب العلم من مختلف اقطار العالم، مشدوهين بعبقرياتها المشرقة الرائدة.

وقد حظيت الدراسات الفقهية والأصولية والفلسفية فيها بشكل خاص بمذاق فريد وعبق فوّاح متميز، فقد سطعت في سمائها كواكب نيّرة أضاءت للأجيال دروب حياة الفكر والمعرفة في العالم الإسلامي.

وإن كان العقد قد انفرط وتبعثرت حباته هنا وهناك، إلا أن الدرر الثمينة باقية أبداً \_ تتلألا \_ أنى كانت في وجدان البشرية وضميرها النابض، وعقلها النير وفكرها الأصيل، ومواهبها المتوهجة، وقرائحها المبدعة، علومها آيات خالدة من روائع تلكم العبقريات الملهمة، وآدابها لمسات حانية مرهفة تداعب العواطف، وتثير الخيال، وتمس شغاف القلوب الواعدة.

كلّ هذه الدوافع المحفزة هي التي أثارت الشوق الى تلك الربوع المقدّسة لينهل من عطاءها الفكري في مجالات المعرفة المتعددة، وهو يترسّم خطى شيخ الطائفة أبو جعفر محمد بن الحسن الطوسي (عام ٤٦٠هـ) ويقفو أثر. في الهجرة، وقد تميزت الدراسة في جامعة النجف الأشرف بأصالة الفكر وعمق النظر، ودقة الالتفات، وسعة الإحاطة، والتدقيق العلمي.

وفي جامعة النجف الاشرف بذأ يتتلمذ على يد كوكبة كريمة من خيرة أساتذة العلوم الإسلامية في الحوزة العلمية هناك، حيث درج سريعاً في مراقي العلم وفنونه، وكان يمتاز بين أقرانه بالفطنة والموهبة وسرعة البديهة، كما كان يمتاز بقدرته الفائقة والسريعة على استيعاب الدروس التي تعطى له، وذلك بشهادة كرام ممن عاصروه من أبناء جيله، كسماحة آية الله السيد محمد تقي بحر العلوم، وآية الله الشيخ محمد إبراهيم الكرباسي، والحجة السيد باقر الشخص، وآية الله السيد أبو القاسم الخوئي، وآية الله السيد محمود الشاهرودي، وآية الله الشيخ ميرزا هاشم الآملي، وآية الله الشيخ حسين الحلي وغيرهم.

وكذلك بشهادة العلماء الأجلاء الذين تتلمذ على أيديهم كالمرجع الكبير السيّد أبو الحسن الاصفهاني، والميرزا الناثيني، والشيخ ضياء الدين العراقي، والشيخ محمد حسين الاصفهاني، والعلامة القدير الشيخ حسين الصغير، والعالم العرفاني السيّد عليّ القاضي.

فقد بقي الشيخ (قدّس سره) ينهل من العلم، ويغترف من معينه الصافي في النجف، حتى عاد بعد وفاة والده إلى محافظة الأهواز ليبدا رحلة جديدة من العمل الذي كان ينتظره، والمسؤولية الكبرى التي أنيطت به، وكان أهلاً لتسنّم مرتبة العلماء العاملين.

وقد نال الكثير من إجازات المراجع العظام والعلماء الكبار، كآية الله السيّد أبو الحسن الاصبهاني، والشيخ الميرزا النائيني، والشيخ ضياء الدين العراقي، والشيخ محمد حسين الاصفهاني، أعلى الله مقامهم وقدّس أسرارهم، وغيرهم من العلماء الاعلام، وذلك لما امتاز به من سرعة الفهم والإستنباط والإستيعاب لاحكام الشريعة وسعة الصدر ودماثة الخُلق، وما اشتهر به من الحلم وحلاوة المعشر، وقدرته على تبسيط ماصعب فهمه من أمور الدين والعقيدة، وحبه لخدمة الناس عامّة وتيسير أمورهم.

ولذا فقد قلّده كبار الحوزة العلمية مهامٌ عظيمة تجاه منطقته وسكانها، والمهام المرتبطة بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

وهكذا فإنه عندما عاد إلى موطنه الأهواز بعد مشوار قطعه في أحضان العلم والفضيلة وعلى مدارج الثقافة الإسلامية، كان المجتمع الاهوازي أحوج مايكون إلى رجل قادر على استيعاب فئات المجتمع المختلفة، ومحاولة القيام بالدعوة والإرشاد في أوساطهم.

وقد أحبّه الناس في كلّ من العراق والكويت والبحرين والقطيف والاحساء، إضافة إلى منطقة الاهواز، ومدن أخرى في إيران، فبايعوه ثقتهم وقلدوه فقيهاً ومرجعاً.

#### من سيرته الإجتماعية:

والشيخ الخاقاني كما يعلم كلّ من تتلمذ عليه أو عاصره رجل سليم اللّسان واليد، عفيف الضمير، نظيف القلب، لم يشغل نفسه إلاّ بالعلم وبناء العلماء، وإنّ قلبه الأبيض لم يعرف الحقد والضغينة والكراهية؛ لان النفس الكبيرة لاتعرف الحقد، ولم يحاول يوماً أن يُسيء حتىٰ إلىٰ من أساء

إليه، ولم يطمع في حطام الدنيا، ولم يسع إلى جاه أو شهرة دنيوية زائلة.

كان همّه انتشال الإنسان المسلم العاثر من بؤسه وضياعه، خزن عطر الوفاء بين طيّات قلبه، ونشره مع كلّ خلجة من خلجاته، فتح صدره للحبّ الكبير، وقطف الدمع من عيون الايتام والارامل والفقراء، وامتدّت أنامله بحنان الأبوّة البارّة تحتظنهم برأفة دون تمييز بين طائفة وأخرى، حلم بأبوة فاعلة، غرس نور عينيه مصابيح ليضيء الطريق أمام العاثرين من أبناء الإسلام من الذين تحوطهم عنايته، ليعيد إليهم البسمة والأمل، والفرح والإيمان بالحياة الحرة الكريمة.

بلغ من ضروب المآثر الإنسانية والفضائل الإجتماعية ما وطّا له سنام المرجعية، فقد تميز بقوة العزيمة، وعلو الهمة، وصحة الرأي، ونفاذ البصيرة، وتوقّد الذهن، سيّد المواقف في أبرز المواقف الدينية والإجتماعية والسياسية، وكان موهبة خلاقة، من عرفه عن قرب عرف الوفاء، والعبقرية، ونكران الذات، والشموخ والعزّة، فقد جمع بين التواضع والسمو النفسي.

وكان (رضوان الله عليه) لم يتردد في أي وقت من الأوقات في تقديم النصح والمشورة والخدمات الجليلة لابناءه أي كانت طباقتهم وانتماءاتهم المذهبية والعرقية والإجتماعية، وكان يُحارب دون هذه الوحدة من العصبيات العرقية والعنصرية والإقليمية، والتعصب الأعمى، وتجاوز الذات على حساب الإنتماء الى الأمة الإسلامية الكبرى.

ووقف بكل حزم وحذر من المذاهب الفلسفية غير الإسلامية، والاتجاهات الايديولوجية المستوردة من الغرب والشرق، وشجب كل ولاء لغير الإسلام المحمدي الأصيل، ومحاربة جميع المكائد الاجنبية مهما كانت

شعاراتها، برّاقة لاتخدم الإسلام.

إنّه الروح الوثّابة الشائرة، أبت إلّا التحليق في مواطن النجوم، وعاهدت خالقها إلّا تحني رأسها إلّا له عزّ جلاله ، حمل على عاتقه أعباء قضية عُليا وراح يدافع عنها حتى صرعه ريب المنون، ولم يستطع الدهر أن يطمس ذكره، فظلَّ اسمه يتلألا في جبين اللّيالي إلى جانب النجوم الزاهرة.

الخاقاني: صوت الحياة الذي ارتفع ضد الظلم، وهدر الكرامة، وضياع حقوق الإنسان المسلم، حمس وسبعون عاماً وهو في نضال مع الحياة يصارع عبث الايام وهوج الرياح، ويركب متون الاقدار، ويقتحم الغمرات، لم يتعب من الركض وراء رسالته، ولكنه آمن أن لا عذاب إلا بالعذاب، وأن كل حامل لواء الإصلاح لابد أن يعذب ويغترب في هذا العالم.

جبهته المصاعب والرياح العاتية، فواجهها جباراً متاسياً، وانتابته الآلام فعض على نواجذه وغالبها بصمت وحكمة.

خدم شتى طبقات الأمة المحرومة، وتترسب في كلّ مايراه صورة قاتمة تثير الياس والشفقة، وهنا تأتي مرحلة النضج الفكري والوظيفة الشرعية والمسؤولية الكبرى، واستيعاب هذه المؤثرات المتناقضة في بصيرة المرجع الفقيه، والفيلسوف الذي يقود الأمة نحو الإصلاح والسعادة.

وكان يتسم بروح العمل الملهم الاصيل الذي يفرض مكانه ومكانته ويقدم نفسه بنفسه، يتفاعل مع آلام الناس وآمالهم، ويتأثر بهم كما يؤثر فيهم، وكلما اتسعت قاعدته، وارتفعت قمته ازداد في الوجدان رسوخاً، وبالتالي أصبح العالم رائداً يدخل في سجل الخالدين.

إنّ رحلتي مع شخصيته تنطلق من إعجاب وتقدير لهذا العالم الملهم،

وذكرىٰ تعبق بالشذىٰ والعواطف الفوّارة لسيرته العطرة؛ لأنّ مواقفه في فترة حكم الطاغوت تعبر عن صرخة قويّة، تحرّض كلّ المقهورين والمحرومين والمشردين على أن يتضامنوا انتصاراً للحق، وتثبيتاً للمبادىء والقيم العليا.

فكانت صرخة غاضب ينتصر للعدل، وصوته يجهر بشهادة استنكار على الغرب الذي يمارس الإستعمار القديم بالأمس، ويمارس الإستعمار الجديد اليوم، في محاربة مبادىء الإسلام الاصيل، ومحاولة القضاء على المسلمين تحت شعارات مزيفة، من قبيل حماية حقوق الإنسان، والتعددية الديمقراطية وغيرها.

# موعده مع القدر المحتوم:

هكذا توقف القلم عن العطاء بعد مسيرة طولها خمس وسبعون عاماً، تمثل القرن العشرين فكراً وثقافة وسياسة وتربية، وتجارب نافعة من خلال رحلة فرد متميز يعرضها عرضاً فلسفياً، يتوقف ويتأمل حيناً، يجزج بين التركيب المعرفي والتحليل الإجتماعي في البناء.

وافته المنية وهو معتلَّ الصحة، زاهد في الحياة، ولفظ آخر انفاسه وهو في مدينة قم المقدسة، من عمره الزاخر بكلّ صنوف الحيوية والعطاء، تحت وطأة الصراع مع الزمن ومرارة النكران، يختم حياته الشريفة.

لقد سكت هذا القلب الكبير الذي اختزن الماً وحزناً ورهافة ورحمة، وتوقف عن العطاء في فحر يوم الاربعاء ١٨/ جرمادي الأول سنة ١٤٠٦هـ). حيث كان موعده مع الموت.

وانتقل إلى جوار ربه في قم المقدسة، ودُفن فيها بعد تشييّع مهيب، حملت نعشه الرجال على الاكتاف بدموع ساخنة، وقلوب متوجعة، تتاوّه

بالحسرات، وتتالم بالزفرات لفقد هذا الطود الأشم.

لقد خلّف بعده ذكراً عطراً تفوح منه رائحة العطر الزكي، ترك بعده ذكريات جميلة لاتنسى، محفوظة في صدور الرجال والنساء على حدّ سواء، صوراً مشرقة في أذهان الأجيال الشابة والمثقفة، الذي كان (رحمه الله) مشعلاً منيراً يضيء الدرب لهم في متاهات الحياة ومتاعبها.

دمعة الإسلام كبيرة بفقده، سقط منه ركن، وغابت عن عالمه عبقرية، وانطفات شعلة الحياة فيه، وهو الذي كانت عيناه منارة للإيمان، والكلمة الفاعلة، كان دائرة معارف افتقدته الحوزة العلمية في زمن هي في أمس الحاجة إلى وجود هكذا شخصية، تعتبر من الجاهدين للتسامي والرقي، والرحمة والمعرفة، ويمتلك ميزات عديدة تفجّرت عطاءاً، وحلقت في آفاق الخلود الشاسعة.

منذ غيابه عن دنيا الفناء وهو يتوغل في رحلة الخلود، ويضرب مواعيد جديدة مع الجد، كانه لايزال حياً، يؤلف ويسهر ويُفتي، ويحكم ويتامل، ويُفكر ويتحمل هموم أمته، ويرعى حوزته العلمية بقلمه الجريء والنزيه، وارشاداته السديدة، ودروسه المفيدة، وذكائه الفريد، وعدالته الرحيمة، وحماسته الملتهبة، وشخصيته الفذة، والتي قلما أن تتكرر، حتى أصبح أقوى من الموت والنسيان، لأنه كان (رحمه الله) اسطورة واقعية، تزاوج فيها العقل الثاقب، والفكر الخصيب، والعاطفة الجياشة.

وكلّما طُمست ذكراه، حرّكتها عجلة الزمن، وكلّما از داد تالّق اسمه وتنامى وهجه، اتسعت مساحة ظله، كأنّه جوهرة نادرة محمّلة بانفس اللآليء والاحجار الكريمة، يشتدّ لمعانها، ويتصاعد ثمنها مع مرور الأيام وتقادم الزمن.

# ولده البار الأستاذ الشيخ محمد كاظم آل شبير الخاقاني المعلّق على كتاب (المثل النورية في فن الحكمة)

إنّ مدرسة الشيخ محمد طاهر الخاقاني (قدّس سره) لاتزال مستمرة ونهجه لايزال متواصلاً، وإنّه عرف كيف يغرس في أبنائه حب العلم وتتبعه، ونشر الفضيلة وإدامتها واستمرارها، والتضحية من أجل شرف المعرفة والتعبد في محرابها.

وولده البار سماحة الشيخ محمد كاظم المولود في مدينة المحمّرة، في بيت مشهود له بتاريخه العلمي، وأصالته في سلسلة علماء العلم والفضيلة والورع والتقوى .

فقد صمم أن يسير على طريق العلم الشاق المرير مهما يلاقي في مسيرته من عثرات ومتاعب، وكانت فرصته السانحة عندما تتلمذ على يد والده العالم اللهم الذي توسم فيه الموهبة والطموح وحب العلم، ومنحه الكثير من عطفه ورعايته وثقته.

واستغل تلك الفرصة في إشباع رغباته العلمية وتربيته الإسلامية،

وتحقيق آماله وطموحاته فهو (الشبل من ذاك الأسد)، الهصور (ومن يشابه أباه فما ظَلم) وكما (اعتقد افلاطون من قبل بانتقال جوهر طبيعة الانسان الموروثة من الاب)(۱).

ولكن الابن الطموح لم يكتف بما ورثه من أبيه من الصفات الفطرية الموروثة، بل أضاف إليها صفات مكتسبة عن طريق الجيد والاجتهاد، والمضني في مجال طلب العلم:

لاتعجب الفعله الحيا فالفرع مرتهن باصله السحب يخلفها الحيا واللّيث منظور بشبله (۲)

كما غذّته والدته العلوية الطاهرة كريمة السيد عدنان، الكثير من اخلاصها وورعها، والتي شاركت والده من قبل يسر الدنيا وعسرها.

يحدوه أمل متفائل نرجو أن يحققه لينعم طلاب العلوم في عطاء الفقه والفلسفة، ويمتع عقول الدارسين وأفكار طلاب الحوزات العلمية بإيحاءاته وعوامله وتأملاته المشرقة، والتي نامل أن تكون منارات مضيئة في مسيرة الإنسان عبر قفار الحياة الموحشة.

والولد البار يعتز ويفخر باستاذية والده له، وكذلك جميع الذين تتلمذوا على يد والده (قدّس سره) ونهلوا من معين معارفه من قريب أو بعيد، يعتزون بانهم أدركوا عصره، ويتباهون بأنهم جالسوه وجاوروه واستمعوا إليه، وتأثروا بكلماته شكلاً ومضموناً.

ولم يكتف ولده الاستاذ الشيخ بمحمد كاظم (حفظه الله) بتأمين

<sup>(</sup>۱) على قول (ميشيل دويم) عالم الوراثة والنفس من المعهد الوطني للبحوث العلمية CNRS، مجلة الثقافة العالمية المعدد 7/ ص ۱۷۷ السنة الحادية عشرة يوليو ١٩٩٤م ــ محرم ١٤١٥هـ.

<sup>(</sup>٢) من شعر السيّد مير علي أبو طبيخ.

تواصل مسيرته ورسالته، بل أضاف إلى مؤلفاته عطاءاً متجدداً من الشروح والتعليقات، ونماءاً وفيراً من التحقيقات والآراء المستمدة من دروسه المتنوعة، وكانت هذه التعليقات والشروح بمثابة حديقة غنّاء تجمع كلّ الاشجار المثمرة المفيدة في مختلف أنواع المعرفة العلمية التي من الينابيع النميرة، المتصلة بمناهل علوم آل محمد كلين البلورية الصافية.

#### دراسته ومؤلفاته:

لقد حضر السطوح الاوّلية للعلوم على يد والده (قدّس سره) من البداية إلى النهاية، وكان استاذه في الفقه والاصول أيضاً، وكذلك تتلمذ فيها على يد آية الله العظمى الشيخ ميرزا هاشم الآملي (قدّس سره) والذي خصّه بوافر عنايته لما وجد فيه من الكفاءة والتالق، ودرس في الحكمة والفلسفة على يد سماحة والده (قدس سره) وكذلك على يد الاستاذ القدير المعظم الشيخ يحيى الانصاري.

وأصبح أستاذاً من أساتذة الحوزة، وأظهر من الإستعداد مايجعله محطاً الانظار، يُشار إليه بالبنان في أوساط الحوزة العلمية، وهو لايزال يواصل السير الحثيث في الدرس والتدريس.

ويمارس بكفاءة واقتدار البحث المتواصل في جميع ضروب المعرفة فقهاً وفلسفة وعلم كلام وعرفان، وأبدع فيما كتب في كلّ مجالاتها ايما إبداع، ولايزال مستمراً في عطاءه الفريد، ويزداد اسمه مع الايام تألّقاً.

وله عدّة مؤلفات في علوم متعددة أضافت الى المكتبة الإسلامية نماذج جديدة من الفكر المتجدد هي:

١ ـ تعليقة على كتاب الإمامة، وشرح خطبة فاطمة الزهراء

لوالده، (طبع).

٢- تقريرات في الأصول المسمى: مباني الاصول وهي محاضرات علمية لوالده، (لم يطبع).

٣\_ شرح تجريد الإعتقاد.

٤\_ تفسير وتحليل التاريخ الإسلامي.

٥ـ شرح على كفاية الأصول.

٦ـ شرح على منظومة السبزواري.

٧\_ تعليقته على المثل النورية في فن الحكمة لوالده (قدّس سره).

وقد علن على هذا الكتاب (المثل النورية في فن الحكمة) في عبارة واضحة وأسلوب شيق سلس، ولغة متدفقة فياضة، ملائم لقواعد الإستدلال المنهجي المستقرة، والتي تبنى على الإستقراء عبر النظر في تفاصيل الوقائع الموضوعية ذات الصلة باي قضية من القضايا المبحوثة، كما يقوم على الاستنباط بآلية منطقية سليمة، تربط النتائج بالمقدمات عبر شبكة من الادلة والحجج والبراهين المعتبرة.

وقد حرص في تعليقته وفقه الله على تقديم روائع فلسفة (المثل النورية في فن الحكمة) في صورة ميسرة جميلة، بعيدة عن الطلاسم الفلسفية، والمذاهب الغارقة في اللاشعور وغياهب الاحلام والتيارات الفلسفية المعقدة، ويتناول شرح الموضوعات والآراء المعقدة، والذي يحولها بقلمه المقتدر إلى موضوعات مبسطة على يد شارح غير معقد.

#### آثاره العلمية:

اذا كان الرمز هو الذي يبقى من الانسان مع زحف الزمن، وإذا كانت

قمة عطاء المبدع هي التي تظل محور شخصيته كلّما هاجت الذكرى إليه، فإن رمز شخصية الشيخ الخاقاني (قدّس سره) وذروة عطائه يتمثلان في مجموعة مؤلفاته أجمل وأعمق وأوفر ماكتب وأدق ما أعطى شخصانية وفرادة، وهي التي شقت له طريق النجاح والإبداع والشهرة، وصنّفته مرجعاً في الفقه، ورائداً في الفلسفة، واستاذاً في التفسير، وعَلَماً في التاريخ.

وكان شيخنا الجليل (قدّس سره) هو احد النوابغ المبدعين الذي سطع اسمه في سماء الفكر، واحد الملهمين الذي استطاع أن يكون نواة لخلية الإبداع في عالم العطاء الفكري.

وفي مؤلفاته الفلسفية على وجه الخصوص ـ والتي نحن بصدد احدها \_ نجدها باقة من بحوث يانعة رقيقة، وكلمات مرهفة حانية، مؤطرة بهالة من القداسة، دبجها يراع المؤلف في حُلّة من جمالها الفلسفي الاخاذ المبسط الواضح ـ سهلة المبنى، عميقة المغزى والمعنى.

وقد ترك آثاراً نفيسة تعتبر مراجع قيّمة على أكبر جانب من الدقة والروعة والقيمة العلمية والتاريخية.

# الدراسات الفقهية والأصولية (المطبوعة وغير المطبوعة):

١\_أنوار الوسائل (١، ٢).

٢\_ الكلم الطيّب.

٣- أنوار الوسائل كتاب البيع.

٤\_ المحاكمة في القضاء (تقرير).

٥- الطلاق (تقرير).

٦\_ رسالة الهدى (رسالة عملية).

٧\_ موجز الرسالة .

٨ مناسك الحج.

٩\_ راهنماي أحكام (رسالة عملية باللّغة الفارسية).

١٠ شرح كتاب المواريث للحدائق الناظرة.

١١ ـ المحاكمات بين الكفاية والاعلام الثلاث (٣ أجزاء تقرير).

١٢\_ مباني الأصول (تقرير).

#### الدراسات الفلسفية والتفسير والمنطق:

١ ـ المثل الاعلى في الفلسفة (جزآن).

٢ ـ تفسير العقل البشري (جزآن).

٣ ـ المثل النورية في فن الحكمة (هذا الكتاب).

٤\_ منطق المثل الأعلى.

٥ ـ تفسير فاتحة الكتاب والإخلاص.

#### الدراسات التأريخية:

١\_ شرح خطبة فاطمة الزهراءه.

٢\_ شرح العهد لمالك الأشتر للإمام علي على الله على المعدد العهد لمالك الأشتر للإمام على المعدد المعدد

وهناك عدّة مؤلفات خطية في الفقه والأصول.

#### اسلوبه:

للمؤلف (قدّس سره) اسلوب جديد يجمع بين التليد والجديد،

وتناغم اسلوبي باهر، وتوافق معنوي معجز، فقد انتهج إسلوباً سهلاً ميسراً في تسلميل آرائه وأفكاره وخواطره، وتعليقاته وشروحه وحواراته، وتقريراته في حوار صامت، وإعجاز فطري بعيد عن خفايا الإعجازات العلمية وتعقيداتها ومساراتها الحوزوية الغامضة واصطلاحاتها المعقدة.

ولربما كان سر استاذيته انه يجمع على وفاق بين ملكتين؛ هما نفاذ التحليل الشخصي إلى اعماق الموضوع، وسيطرته التامة على وسائل التعبير، في اسلوب من المرونة والدقة والثراء، ممايجعله قادراً على التعبير عن أي امر منغلق عصي باسلوب رشيق سلس، وعذب مفهوم، ومنطق سليم، وكان يصل قمة تألقه في التحليل الفلسفي كأحد العلماء البارزين من عمالقة الفلسفه الروّاد، تلمين في كتاباته الكمّ الهائل من المعارف العلمية والثقافة الإسلامية الواسعة، يتعامل مع الاذهان بالشرح والتحليل والاستدلال والحجج المنهجية.

وقد أوجد معاني جديدة في سيرورة اللّغة الفلسفية بإعتبارها توازناً متحركاً، فقد طوى بعض اشكال التعبير التي باتت قديمة ومعقدة ؛ لأنها أستخدمت وفقدت قيمتها التعبيرية عند المعاصرين، فتمّث صياغتها وفق أساليب الالسنية التي تواكب روح العصر وعلومه ومبادئه الجديدة، وازال بذلك من الاذهان التصور المعقد السلبي نحو الفلسفة، وأحل محلّه تصوراً جديداً لها في تكوين الرؤية الفكرية المنظمة.

# ركلة في أفاق فكر الملامة الثاقاني طقطس سرم

إن من السمات المميزة للفيلسوف هو ذلك الذي لايتوقف عند المظاهر الجزئية، والاحداث الفردية، وإنما يبحث من ورائها عما هو عام، كلي مشترك، وحين يكون المرء فيلسوفاً بحق، فإنه لايعبر عن هذه السمة في كتبه وأبحاثه ومحاوراته فحسب، وإنّما يتخذ منها منهجاً للتفكير طوال حياته، واسلوباً للنظر حتى في الامور اليومية التي لايرى الإنسان العادي فيها الا مايس شخصه فحسب، وسلوكاً مميزاً متفاعلاً مع مختلف الابعاد الحياتية.

وهكذا الشيخ الفيلسوف الخاقاني (قدّس سره) كان يزداد عمقاً في كتاباته الفلسفية والفقهية والكلامية، وعبر الدروس والمحاظرات التي كان يلقيها على طلاب الحوزات والمنتديات وحلقات الدرس، وعبر حواراته مع مختلف أصحاب الاختصاصات من فلاسفة وعلماء اسلام ورجال دين، وطلاب علم واداريين وسياسين مسؤولين وغير مسؤولين.

وكان في كلّ ذلك يتفاعل مع ظروف حياته، يتأمل المعطيات ويحاول ان يجد لها تفسيراً من تركيبات الماضي وربطه بالحياة وبالواقع الإجتماعي.

اي أنّ تفاعله مع الزمن يختلف عن تفاعل غيره معه، يربط جذور الإعتقاد الفلسفي باسبابه، ويشير الى امتداداته في التنظير الإجتماعي والسياسي، وعندئد لايكون بحثه ترفاً فكرياً وإنما بحثاً يتطلبه واقع الإنسان المعاصر.

ولذا نراه (قدّس سره) يطالب في ادبياته الفلسفية بتحرر العقل وتطوره، والتوصل إلى فلسفة إسلامية معاصرة تقي الحضارة الإنسانية من الكفر والإلحاد والسقوط والتردي الاخلاقي والإقتصادي، وهو يرفض فلسفة العصر عبر مباحثها المنهجية الليبرالية، والتي تعتمد باسم القانون الدولي ومبادىء حقوق الإنسان، وهي في الواقع تقتل الضمير وتمسخ الإنسان وتحطّم المثل العليا.

وبين أيدينا أمثلة متعددة كتيار الفكر الوجودي مثلاً منذ (كير كجورد) حتى (جان بول ساتر) و (جابر بيل مارسيل) و (لويس لافيل) و (ميرفو يونتي) في فرنسا، وفي المانيا يبرز (مارتن هيدجر)، وفي بريطانيا (برتداند رسل) وهو الملحد الذي كان في نفس الوقت يدّعي أنّه يعارض الشروالحرب في العالم.

وكذلك (آير) صاحب النظرية الوظعية المنطقية، \_ وفي الولايات المتحدة الامريكية (وليام جيمس) و(جون ديوي)اصحاب التيار البرجماني؛ النظرية التي تدّعي إنها تقوم على: أن الحقيقة هي الامر الواقع، والتي تدّعي الإنجاه العلمي النفعي، وتربط بين الفكرة والنتائج، وكذلك فلسفة (ماركس، لينين، ستالين، ماوتسي تونغ) المندحرة والمحتضرة. الخ.

ولكن الحقائق التطبيقية لهذه الفلسفات هي عكس جميع كل الإدعاءات، هذا مايلمسه الإنسان المعاصر المنصف الواعي الذي يعيش واقع الاحداث في جميع انحاء العالم

# (الفلسفة الإسلاميّة في الميزان)

#### الموقف المعارض للفلسفة الإسلامية:

لقد وقف بعض العلماء المسلمين من الفلسفة الإسلامية موقفاً سلبياً وحاربها بعض المستشرقين وبعض اساتذة الجامعات العربية حرباً ظالمة تنم عن حقد دفين، وجهل مطبق، إذ يعتبرون أن الاصل هو الفلسفة اليونانية، وما فلاسفة المسلمين إلا نقلة ومترجمون لتلك الفلسفة.

وفي استعراض تاريخي مختصر نذكر وجهة نظر بعض الفلاسفة والعلماء المسلمين وآراء بعض المستشرقين في هذا الصدد:

ا يرى الفارابي (٨٧٣ ـ ٩٥٠ هـ): (أنّ افلاطون وارسطو أبدعا الفلسفة وتماها، واليهما يعود كلّ ما قاله اللاحقون ويقولون من أي عرق كانوا، فالحكيمان اليونانيان مبدعان للفلسفة ومتممان، ومايصدر عنهما في كلّ فن، إنما هو الاصل المعتمد عليه لخلوّه من الشوائب والكذر . . .)(١)

٢- ابن خلدون (١٢٣٢ ـ ١٤٠٦) الذي هاجم الفلسفة كالغزالي ترديداً
 لما قال سابقوه في تاثر فلاسفة الإسلام بارسطو، إذ يقول: (امام هذه

<sup>(</sup>١) الجمع بين رأي الحكمين: المطبعة الكاثولكية (بيروت ١٩٦٠ ص٨٠).

المذاهب ارسطو المقدوني ثم جاء من بعده في الإسلام من أخذ بتلك المذاهب.

واتبّع فيها رايه حذو النعل بالنعل إلّا القليل، وكمان من أشهرهم أبو نصر الفارابي، وأبو عليّ بن سيناء...»(١).

٣\_ وقال (ارنست رينان ١٨٢٣م - ١٨٩٢م): (ليس أننا أن نلتمس لدى
 العرق السامي دروساً في الفلسفة، وما كانت فلسفة الساميين سوى اقتباس خارجي عقيم، وتقليد للفلسفة اليونانية)(١).

وقال ايضاً: (لمن الاسراف ان تُسمىٰ فلسفة عربية فلسفة ماخوذة عن اليونان، خالية من اي جذور في الجزيرة العربية، هذه الفلسفة مكتوبة بالعربية، وهذا كلّ مافي الأمر)(٢).

٤ وقد حاول قبل ذلك (ريموند لدل ١٢٣٥م ـ ١٣١٤م) بمحاربة فكر الفيلسوف ابن رشد، ومحو الفلسفة الإسلامية، والقفز عليها وتحقيق القطيعة بين الشرق والغرب، والتي ظهرت في صورة ردّ الفكر اليوناني بدون الرجوع الى الفكر الإسلامي (١).

٥- ويقول الدكتور عاطف العراقي - استاذ الفلسفة في الجامعات المصرية: (أن وفاة ابن رشد ١٠ ديسمبر ١٩٨ م) أي منذ ثمانية قرون أحدثت انقطاعاً لوجود الفلاسفة المسلمين، وإن وجدوا بعده هم مجموعة

<sup>(</sup>١)مقدمة ابن خلدون ص٩٩٥.

<sup>(</sup>Y) كتاب (ابن رشد والرشدية): مقدمة الطبعة الاولى \_ ويقال: إن ارنست رينان تراجع بعد ذلك عن رأيه المتطرف.

<sup>(</sup>٣) كتاب (اللغات السامية) الطبعة السادسة باريس: ص١٠.

<sup>(</sup>٤) الاسلام والعرب: ترجمة منير بعلبكي ص٢٦٧ الطبعة الاولى ١٩٦٢م دار العلم للملاين \_ بيروت.

من المفكرين اصحاب توكيلات فكرية) وهم مجموعة من المفكرين المعبرين عن التيارات الفلسفية والفكرية في العالم سابقاً، وهؤلاء ليسوا فلاسفة لانهم ليسوا أصحاب الرأي والفكرة التي يروجون لها)(١).

فيما تقدم غيض من فيض الافكار المنحازة وغير الموضوعية تجاه الفلسفة الإسلامية الرائدة .

# رأي المفكر العلامة الخاقاني (قده) في الفلسفة اليونانية:

اما الراي الآخر الذي جسده واوضحه الشيخ الخاقاني (قده) بعد ان الحزنه رأي المتطرفين في إنكار الفلسفة الإسلامية، فامتشق يراعه وطفق يدحض اقوال المعترضين، ويبدد افكار المنكرين؛ وذلك بسيل من الادلة الدامغة، والبراهين المنطقية، والحجج التاريخية.

وخلاصة رأيه (قدّس سره): ان الفلسفة اليونانية وإن تأثر بها كثيراً من فلاسفة المسلمين، إلاّ أنهم أثروا فيها تأثيراً بالغاً، وتركوا بصمات واضحة في مسيرة الفلسفة اليونانية بتياراتها المتعددة، وحلّت جميع الإشكالات التي واجهت العصور اليونانية.

واستدل الشيخ الخاقاني (قدّس سرّه) تعزيزاً لاقواله بما ياتي :\_

ا ان الفلسفة اليونانية لم تقم على نحو البرهان والقواعد الفنية، إلا على الحكمه ورتبه علماء الإسلام، كالمعلم الثاني الفارابي، والشيخ الرئيس، والحقق الطوسي، وأكد ذلك وصير كلماتهم برهانية وفنية نابغة عصره صدر المتالهن (۲).

<sup>(</sup>١) جريدة الانباء الكويتية العدد ٦٣٤٦ كانون الأول ١٩٩٤ في مقال بعنوان (هل انتهى عصر الفلسفة).

<sup>(</sup>٢) المثل الاعلىٰ للفلسفة للمؤلف: ج١ ص٤.

٢- أن كثيراً من آراء فلاسفة اليونان لم تصل بايدينا على الوجه الصحيح، ولا مقرونة بالاستدلال العقلي، بل إن الذي جاء منهم لم يكن إلا مباحث مقطعة، وكلمات تشبه الدعوى من غير برهان(١).

٣ ـ وإنّك إذا راجعت الفلسفة في عصور المسلمين المتقدمة من عصر العباسيين، لاتجدها على قواعد فنية وبراهين علمية وليس علماً مستحكماً، والذي صيّرها فناً وقواعد علمية على الوجه الاتم هو صدر المتالهين (٢).

وإلا فقبل صدر المتالهين (١٠٥٠هـ) وحتى زمان الشيخ الرئيس والمحقق الطوسي وابن رشد لم تكن الفلسفة بما هي اليوم بايدينا، فكيف بزمان اليونان في عهد افلاطون وأرسطو؟

حيث كانت فلسفتهم فلسفة متفرقة، ومطالب لايرتبط بعضها ببعض وآراء في أول تشريع الفلسفة وفنها (٢).

واستدل بعدة أمثلة منها أولاً: فلسفة أرسطو

ان ما أسسه أرسطو من علم الميزان تراه قواعد غير محكمة، ومسائل مقطّعة لايُستفاد من مجموع ماذكره فناً من الفنون.

وقد ظهر فلاسفة الإسلام فاخرجوها عن التقطيع، وعدم ارتباط بعضها ببعض الى فن عقلي ينحل الى المعرّف والحجة، وإلى الكلّيات والقضايا، وإلى البراهين والاقيسة، واصبح فنّا يُحتاج إليه في براهين العلوم ومعرفتها، وإن كان فن الميزان وقوانينه من غرائز الإنسان وجِبلته (٤).

<sup>(</sup>١) المثل الاعلى للفلسفة للمؤلف: ج١ ص٤.

<sup>(</sup>٢) المثل الاعلى للفلسفة للمؤلف: ج ١ ص٦.

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر: ج١ ص٦ ـ ٧.

<sup>(</sup>٤) المثل الأعلى في الفلسفة ج٢ ص٤

ثانياً: فلسفة السوفسطائيين على تباين اتجاهاتها.

إنّما هي فلسفة لم تبتنى على براهين ولا معارف علمية، وإنما هي جدل وإنكار الواضحات، وإنكار الإنسان حتى لنفسه، وفي الحقيقة لاتصلح ان يوردها الإنسان في قواعد الفلسفة، فإنّها فلسفة تشكيك دائماً في معرفة حقائق الاشياء، والإنسان مازال مشككاً ولا وسيلة له إلى المعرفة.

وهذا المذهب كان عليه كثير من علماء اليونان حتى ظهر فيثاغورث وسقراط وافلاطون وأرسطو فخفظوا صوت هؤلاء في القرون المتاخرة (٢٠).

ويستطرد العلامة الخاقاني (قده) في التاكيد على أهمية الفلسفة الإسلامية وعلماء الإسلام، حيث يقول: (إنّه لولا علماء الإسلام وتنقيحهم وتهذيبهم الفلسفة اليونانية الإغريقية لما كان لفلسفة اليونان شأن في العصور).

ويقول: (إن التي تبتنى عليها القواعد الفلسفية بالبرهان والدليل هي الفلسفة الإسلامية)(٢٠).

3 ويؤكد الخاقاني (قده) على إنه يجب مطابقة الفلسفة للشرائع الإلهية وآيات القرآن الكريم، إذ يقول: (ومن هنا نعرف أن الفلسفة الصحيحة والاذهان السليمة هي ما طابقت الشرائع وآيات القرآن الكريم، وإن القرآن الكريم والسنة النبوية قد تكفّلت للفلسفة الواقعية دون الأوهام والخيالات، وكيف يترك الله تعالى الفلسفة الحقة في رسالته على انبيائه ويدع الناس يتخبطون بآراء الصوفية وآراء افلاطون وسقراط، والتي إذا لاحظها الإنسان

<sup>(</sup>١)، (٢) المثل الأعلى في الفلسفة ج١ ص٧.

<sup>(</sup>٣) نفسَ المصدر: ج١ ص٤٠

بامعان النظر لوجد فيها الإختلاف الكثير عن الحقائق الواقعية)(١١).

٥- ويذكر الخاقاني (قدّس سره) عدم مطابقة الشرائع للفلسفة اليونانية واختلافها معها في عدّة موارد، فيقول: (ولذا فالشرائع لم تُقرّ آراء علماء اليونان على آرائهم، وقد اثبتت العصور المتاخرة أن الإنسان بوجدانه كيف يترك ماجاءت به الانبياء من الفلسفة وياخذ براي افلاطون، وبطلميوس، وأرسطو، المتخذة فلسفتهم من اليونان وبرهنة الهند، وتفكير المصريين، ويترك مايشاهده برهاناً وعياناً مما اظهرته رسالة السماء)(٢).

(وهل أن افلاطون وأرسطو وأمثالهم معصومون من الخطأ مبرّثون عن الاشتباه؟ حتى لاتجوز مخالفتهم بأي حال من الأحوال)(٢).

٦- ويُصنف الخاقاني (قدّس سره) الفلسفة اليونانية الى فلسفة مرتبطة بالاديان وأخرى لا ارتباط لها بالشرائع، فيقول: (أما الفلسفة اليونانية في زمن سقراط وما قبله الى زمن فيشاغورث، كانت فلسفة تتبع الشرائع كشريعة داود وسليمان وغيرهما من الانبياء، وكانت تابعة لتعاليم الانبياء من بني اسرائيل حتى جاء دور افلاطون وارسطو، فجعلوا فلسفتهم فلسفة لا إرتباط لها بالاديان، وإنما هي مستقلة في الرأي والتفكير)(٤).

فيما تقدم مجمل رأي العلامة الخاقاني (قده) وموقفه من الفلسفة اليونانية، وقد لخصها بقوله: (ان الفلسفة الحقة التي لايغيرها الزمن ولاتبدّلها الآراء هي الفلسفة التي جاء بها الانبياء وختمها سيّد الرسل كيكا (٥٠).

<sup>(</sup>١) نفس المصدر: ج٢ ص٣٣٦.

<sup>(</sup>٢) المثل الاعلى في الفلسفة ج٢ ص٤.

<sup>&#</sup>x27;(٣) نفس المصدر: ج٢ ص٣٣٧.

<sup>(</sup>٤) نفس المصدر: ج١ ص٩.

<sup>(</sup>٥) نفس المصدرج، ص٣.

 ٧- وقد وقف كثير من المفكرين الغربيين الذين درسوا المسالة دراسة موضوعية، فكانت مواقفهم مطابقة لآراء العلامة الخاقاني (قده) من الفلسفة الإسلامية.

وهذا المفكر الغربي (روم لاندد) والذي يعترف صراحة باهمية الفلسفة الإسلامية، فيقول: (بان الفكر الغربي<sup>(۱)</sup> استمد بعض مفاهيمه الاساسية من الفلسفة الإسلامية)<sup>(۲)</sup>.

ويتضح للقارىء الكريم فيما تقدم من البراهين المنطقية والإستدلالات المنهجية، هل تستقيم فكرة القائل: (إن الفلسفة الإسلامية إنما هي فلسفة يونانية بحروف عربية؟! وغيرها من الإدعاءات الباطلة).

#### المحطّة الأخيرة:

في ختام رحلتنا بصحبة العلامة الخاقاني (قدّس سره) وسط كتاباته وأفكاره الفلسفية، استقر بنا المطاف في محطتنا الاخيرة في رحاب كتاب «المثل النورية في فن الحكمة» لمؤلفه آية الله الشيخ محمد طاهر الخاقاني (قدّس سره) هذا الكتاب الذي بين يديك أيها القارىء العزيز، والذي على بعض مضامينه ولده البار الأستاذ الشيخ محمد كاظم الخاقاني (حفظه الله).

<sup>(</sup>۱) الفكر الغربي فيما اصبح يعرف بالحقبة الحديثة من تاريخ الفلسفة (القرنين السابع والثامن عشر) وهم: ديكارت، اسبينوزا، ؟؟؟، لوك، بركلي، هيوم، كانط، وتمثل افكار هؤلاء صميم الفلسفة الكلاسيكية الحديثة، والتيار الاساسي للفكر الغربي، ولقد احدث هؤلاء اثراً عميقاً للغاية على مسار الفلسفة.

<sup>(</sup>٢) كتاب (الإسلام والعرب)، روم لاندد ـ ترجمة منير بعلبكي: ص٢٦٢ الطبعة الأولى ١٩٦٢ دار العلم للملايين بيروت.

وفي هذا الكتاب يُطلُ مؤلفه البارع من علياء الفلسفة، يسبر أغوار الماضي، ويستشرف الحاضر، ويرسم حدود المستقبل للتفكير الفلسفي الامثل.

ويعتبر الكتاب محطّة جريئة من الرصد، تتخطى موضوعها لتفتح مجاهل الثوابت الفلسفية وعللها وأخطارها، وتذهب بعيداً في أحوالها ونشوئها، ونسيج شبكتها، وتفسير وسائل استتبابها المرضي وفق تعاليم التنزيل الجيد وقواعد الشريعة السمحاء.

وهو محطة مضيئة بالوان الفكر، تتالّق فيها العبقرية ضمن منظومة من الأفكار التي تنطلق منها مسيرة الفلسفة الرائدة، وقوافل الحكمة الرصينة متمثلة في (المثل النورية في فن الحكمة). والذي يعتبر بحق إضافة جديدة ومتميزة الى المكتبة الفلسفية الإسلامية.

### المثل النورية :

يجدر بنا اولاً أن نتعرف على ماهية المثل النورية لغة وإصطلاحاً، والاطار التاريخي لهذه النظرية عند فلاسفة الإغريق وفلاسفة المسلمين، ابتداءاً من افلاطون وأرسطو ومروراً بآراء فلاسفة الإسلام أمثال السهروردي، وملا صدرا، وانتهاءاً برأي الشيخ الخاقاني (قده).

١ ـ المثل النورية لغة: جمع مثال بمعنى الصورة.

٢- والمثل النورية اصطلاحاً كما ذكرها الشيخ محمد طاهر (قده) والتي وردت في افكار افلاطون: (أن العالم روحاني وأن جميع من في العالم مرتبط بالعقول والمثل النورية المعبر عنها بالمثل الافلاطونية، وأن مايشاهده

الإنسان بحواسه إنّما هي أشباح لذلك العالم الروحي)(١).

وخلاصة رأي الفيلسوف اليوناني ـ بموجب التعريف أعلاه ـ والذي يعتبر المثل النورية من عالم العقل أو عالم الحقائق الثابتة، وهي غير عالم الحس عالم الظواهر المتغيرة، وعنده أن المثال هو الحقيقة المعقولة القائمة بذاتها، وهو أزلي وثابت لايتغير ولا يفسد ولايدثر، أما الكائن المحسوس فهو جزئي وكثير ومتغير.

### الاطار التأريخي لنظرية المثل النورية:

اولاً: وفي نظرة إجمالية سريعة للاطار التاريخي للمثل النورية، فيذكر الفيلسوف الفارابي في كتابه (الجمع بين رايي الحكيمين) فيقول بالنسبة لرأي افلاطون: (في كثير من أقاويله يومىء إلى أن الموجودات صوراً مجردة في عالم الإله، ربما يسميها المثل الإلهية، وإنها لاتندثر ولاتفسد، ولكنها باقية، وإن الذي يندثر ويفسد إنما هي هذه الموجودات التي هي كائنة) (٢).

ثانياً: أما السهروردي المقتول في القرن السادس الهجزي (٥٨٧هـ - ١٩٩١م) عنده أن المثل الافلاطونية (نورية ثابتة في عالم الانوار العقلية) (٢٠ مي على تعبيره أزلية ثابتة بها كمال وتمام في ذاتها، وتوجد في العالم المعقول وتقوم بذاتها.

وهو يُفرّق بينها وبين نوع آخر منَ المثل يسميهـا (المثل النوعيـة) وهي

<sup>(</sup>١) المثل الاعلىٰ في الفلسفة ج١ ص٦.

<sup>(</sup>٢) المثل العقلية الافلاطونية (عبد الرحمن بدوي): ص١٣

<sup>(</sup>٣) حكمة الاشراق للسهروردي: ص٥١١ ـ السطر ٨ ـ ٩ من النص.

رسوم وأصنام للمثل النورية توجد في هذ العالم ولا تقوم بذاتها ؛ لانها مجرد اظلال للحقائق، وكمالها ليس لذاتها ، بل من أجل غيرها من الاجسام التي تنطبع فيها ، ويعتبرها من المثل المعلقة ، فمنها ظلمانية يتعذب بها الاشقياء ، ومنها مستنيرة ينعم بها السعداء ، فالمثل المعلقة مظاهر للمثل الموجودة لافى محل ، أي المعلقة (1).

ثالثاً: وعالم المثل المعلقة هو عالم الاشباح الجردة، ويُسمى في الشرع باسم البرزخ، وفيه مدن من جملتها جابلق وجابرص، وهورقليا ذات العجائب، غير ان جابلق وجابرص من عالم (عناصر المثل) وهورقليا من عالم أوهام أفلاك المثل، وقد وصفه الفيلسوف محسن فيض الكاشاني، تلميذ صدر المتالهين الشيرازي بالتفصيل في كتابه (الكلمات المكنونة)(٢).

رابعاً: وذكر مقابل ذلك الفيلسوف ارسطو في كتابه الحروف (اي مابعد الطبيعة) كلاماً شنّع فيه على القائلين بالمثل والصور التي يُقال انها موجودة قائمة في عالم الإله غير فاسدة (٢٠).

وإن كان يلاحظ مع ذلك أن بعضاً من الصوفية المتاخرين قد خلطوا بين (عالم الأشباح الجردة) وبين عالم (الصور الإفلاطونية) كما أشار إلى هذا كوربان(٤).

<sup>(</sup>١) نفس المصدر والصفحة ـالسطر ١٨ ومايليه.

<sup>(</sup>٢) راجع كتاب (الكلمات المكنونة) لمؤلفة الفيض الكاشاني.

<sup>(</sup>٣) ونقل العلامة الشيرازي في شرحه على (حكمة الاشراق حديثاً مروياً عن النبي عَلَمُنَّةَ: (الا إن جابلق وجابرص من عالم عناصر المثل، وهورقليا من عالم الهثل). منقول من كتاب المثل الافلاطونية (عبد الرحمن بدوي): ص١٥٧.

<sup>(</sup>٤) كتاب (الجمع بين رأيي الحكيمين) للفارابي: ص٣١ ـ ص٣٢ كما أورده كتاب (المثل الافلاطونية (عبد الرحمن بدوي): ص١٣.

خامساً: ويستطرد أرسطو في فلسفته، وهي الجمع بين المادة والروح والعقل، فيبحث عن المادة من الأجسام والعناصر، ويبحث عن العقول المجردة، ففلسفته من ناحية مادية ومن ناحية أخرى روحية عقلية، حتى أصبح أتباع افلاطون يعرفون بالحكمة الاشراقية، وأتباع أرسطو يُعرفون بالفلسفة المشائية، وأن فلسفته تبنى على الادلة وعلى الاقيسة المنطقية، وأما فلسفة افلاطون فتبنى على اشراقات النفوس وتجلياتها والهاماتها من دون حاجة إلى البراهين والادلة والاقيسة المنطقية ".

سادساً: امّا صدر المتالّهين الشيرازي المتوفي (١٠٥٠هـــ ١٦٤٠م) الذي لوّن نظرية الإشراقيين في الصور بلون يختلف عمّا هي عليه عند السهروردي بعض الإختلاف(٢).

ولكن اطارها \_ هو كما يقول آية الله الشيخ محمد طاهر الخاقاني (قدّس سره) هو محاولة صدر المتالّهين الشيرازي: (الجمع بين فلسفة افلاطون وارسطو، فبنى على أن الاساس واحد وان التوجّه من كلّ منهما الى هدف غير متعدد).

سابعاً: أما رأي آية الله الشيخ الخاقاني (قده) الفريد المتجدد، والجريء والمتميّز بين الآراء الفلسفية في هذا الصدد، فيقول: (لايمكن إرجاع الهدفين إلى هدف واحد في جميع المواضيع، وأن الفلسفة اذا ثبتت على قواعد المشائيين لاتقوم على الهدف الذي قام عليه الإشراقيون من إلهامات النفس وإشراقاتها على الحقائق)(٢).

<sup>(</sup>١) المثل العقلية الافلاطونية (عبد الرحمن بدوي): ص٣٨.

<sup>(</sup>٢) المثل الاعلىٰ في الفلسفة: ج١ ص٢٦.

<sup>(</sup>٣) المثل الأعلى في الفلسفة: جرا ص٦.

والخلاصة فالتيار الإفلاطوني الحقيقي هو ذلك الذي بدأه السهروردي في ثنايا فلسفته، واستمر حتى بلغ أوجه النهائي عند ملا صدرا الشيرازي (صدر المتالهين) والداماد محمد بن باقر شمس الدين الاسترابادي، وآخرون من فلاسفة الشيعة ونقحه وهذبه وترك بصمات واضحة فيه آية الله الشيخ محمد طاهر الخاقاني (قدس سره)، كما يلاحظه طالب الفلسفة في كتابه (المثل النورية في فن الحكمة).

ويطرح المؤلف (قدّس سره) المواضيع التي يضمنها هذا الكتاب أفكاراً فلسفية منوّعة، وتمتاز الافكار المطروحة بالبساطة والقرب في التناول، وهي مرآة توحي بالصدق، انعكست عليها وجدانات الفيلسوف وآراؤه في توضيح ماهية الفلسفة واقسامها، وإنها تساوق الحكمة، ويتعمق في بحث أصالة الوجود وزيادة الوجود على الماهية والوجود المعنوي والذهني، والاحكام السلبية للوجود وتمايز الماهيات والوجود المطلق، ثم ينقلك نقلة فكرية إلى اقسام الوجود والماهية، وعلّة احتياج الممكن الى علّة، وحاجه المؤثر والماهية واقسامها وأجزاءها وخواصها، وخلاصة البحث عن أحوال الموجود على هو موجود وغايته تمييز الموجود المحدة الموجود، بما هو موجود وغايته تمييز الموجودات الحقيقة من غيرها، وتعدد الاجناس والفصول، ثمّ يدخل في إطار فلسفة العلة والمعلول، واقسام العلل واحكامها، ومعرفة العلل العالية الموجود وبالاخص العلّة الاولى التي تنهي سلسلة الموجودات.

ويختم الكتاب في هدف البحث وهي الإلهيات؛ وهي السمائه الحُسنى وصفاته العليا، مبتدءاً من علمه تعالى، ومستعرضاً قدرته وارادته، وانتهاءاً في حياته وتكلّمه تعالى.

وقد وُفِّق المؤلف غاية التوفيق في إثبات واجب الوجود وهو عزّ اسمه

وحلّ كثير من الإشكالات التي واجهت افلاطون وارسطو، اللّذان كانا يبحثان مثلاً في الوجود وخالق هذا الوجود.

واضفىٰ على بحث نوعاً من الحداثة في الإستدلال والتوضيح والتبسيط والتبسير، بالاضافة الى أنه يتميز بالإحاطة والشمول والتمثل والاستيعاب، وقد استخلص لنفسه واصطفىٰ سبيلاً بين تيارات صاخبة من الفلسفة الإسلامية واليونانية قديمها وحديثها، بين سكينة اليقين وصخب الشك واضطرابه في منهج أبسط مايقال فيه إنه منهج متكامل يجمع بين الرؤية الداخلية والرؤية الخارجية، والله ولي التوفيق أنه سميع مجيب.

عبد الكاظم عبد الرزاق الصائغ بكالوريوس في اللغة العربية والعلوم الإسلامية ١٥/شعبان/١٤١٥

## بســـــــر الله الرحين الرحيـــــر مقدمة المعلق

الحمد لله ربِّ العالمين، والصلاة والسلام على اشرف خلقه محمّد وآله الطاهرين المعصومين الذينَ أذهَبَ اللهُ عَنْهُم الرِجسَ وَطَهّرهُم تَطّهيراً.

أمّا بعد: فقد وجدت ضمن مخطوطات الوالد(قده) التي لم تُطبع لحد الآن كتاباً سمّاه بـ «المثل النورية في فن الحكمة»، فرايت أنّ من الصلاح تقديمه على بقية مخطوطاته التي الفها في الفقه، والأصول، والحكمة، والمنطق، وشرح بعض الخُطب النفيسة؛ حيث كان كتاباً موجزاً مشتملاً على كُلّيات علم الحكمة.

وقد حاولت تتميماً للفائدة الإشارة إلى بعض النكات، راجياً من الله تعالى التوفيق، على الرغم من قلة البضاعة، وأن يجعل ثواب عملي لوالدي (قده) الذي قضى حياته في العلم والتُقى، والامر بالمعروف والنهي عن المنكر، من غير أن تاخذه في الله لومة لائم، والسلام على من اتبع الهدى ورحمة الله وبركاته.

### بسر الله الرحمن الرحير

#### مقدمة المؤلف

الحمد لله ربِّ العالمين، والصلاة والسلام على أشرف خلقه محمد وآله الطاهرين المعصومين الذينَ أذْهَبَ اللهُ عَنهُم الرجس وَطَهَرَهُمْ تَطْهِيراً.

امًّا بعد: فتُطلَق الحكمة لغة على معان كثيرة: منها العلم وهو المقصود في موضوع كتابنا، ومنها الحُكم والحق والصواب واتقان الشيء، ولعل إطلاق الحكمة على ما عدا العلم مجاز أو من باب لوازم الشيء، فإن الإتقان والصواب والحق من لوازم العلم، فإذا علم الإنسان شيئاً وتاكد منه صار صواباً وحُكماً وإتقاناً.

والفلسفة كلمة يونانية دخيلة على لُغة العرب تساوق الحكمة، وإنّ الفلسفة الحقة هي ما طابقت الشرع القويم، فالشرع فلسفة ظاهرية، والفلسفة شرع باطني، فكلّ يُطابق الآخر، وإلّا فهي أوهام وخيالات.

وامّا بحسب الإصطلاح وماشاع بين اهل الفن: فالحكمة هي

العلم الباحث عن احوال الموجود بما هو موجود، على قدر طاقة النفوس البشرية، وفقاً للبرهان والدليل، لا طبقاً للظنون والتقاليد.

وموضوع الحكمة: هو الموجود بما هو موجود؛ أيّ مطلق الوجود وعوارضه اللاحقة له، من قبل أن يتخصص الوجود أو يتقيّد فيصير فناً خاصاً من الفنون.

وغاية الحكم: تمييز الحقائق من الخيالات والأوهام، فعلى الباحث أن يبذل أقصى جهده لينزه علمه عن الجهل، وفعله عن الجور، وجوده عن البخل، وحلمه عن السفه، فيشبه بالخالق تعالى في صفاته وأفعاله، كما ورد: (تخلقوا بأخلاق الله).

وإنّ غاية الفلسفة: إعداد النفوس للإستكمال، وبلوغ أعلىٰ درجات الكمال المقدور، لتصل النفوس إلىٰ معرفة الوجود باعلیٰ مراتبه المكنة، وأفضل منازله.

وقد ورد المدح في الكتاب الكريم للحكمة في مواضع عديدة، فقال تعالى: ﴿وَمَنْ يُؤْتِ الحَكَمَةَ فَقَدُ أُوتِيَ خيراً كَثيراً ﴾(١).

وقال أيضاً: ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ في الْأُمِّينَ رَسُولاً مَنِهُم يَتَلُوا عَلَيْهِم آياتِهِ ويُزكّيهِم ويُعَلِّمَهُم الكِتابَ والحِكمة ﴾ (١٠).

ومَدَّحَ نفسه، بقوله تعالى: ﴿ تَنزيلٌ مِنَ حَكيم حَميد ﴾ (").

وقد وردت تعاريف كثيرة للحكمة من قدَّماء الفلاسفة ومحدثيهم، لكنهم لم يقصدوا بيان حقيقه الحكمة وماهيتها من جميع الجهات لإستحالة ذلك؛ حيث أنّ الحكمة عند التحليل:

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٦٩.

<sup>(</sup>٢) الجمعة: ٢.

<sup>(</sup>٣) فصلت: ٤٢.

عبارة عن معرفة الوجود وعوارضه وأسبابه، ومعرفة كنه الوجود وعوارضه وأسبابه بالإحاطة به، واكتناه حقيقته مستحيلة، أضف إلى ذلك أن الحكمة من المعاني العامة الشاملة التي تسبق إلى الذهن أولاً، من دون توسط مفهوم قبلها، فلو احتاجت هذه المعاني إلى معرفات لما كانت من الأوليات.

وتنقسم الحكمة إلىٰ: نظرية علميّةُ وإلىٰ عمليّة:

أمّا النظرية: فتنقسم إلى: الحكمة الإلهية وتُوسم بالفلسفة الأولى، وإلى فلسفة رياضيّة وتوسم بالفلسفة الوسطى، وإلى فلسفة طبيعية وتوسم بالفلسفة السفلى.

وأمَّا الفلسفة العمليَّة فتنقسم إلىٰ: أخلاقيَّة وسياسية:

امّا الاخلاقيّة: فإن تعلّقت مسائلها بتخلّق النفس بالصفات الفاضلة وتجنبها الرذائل فتوسم بعلم الاخلاق، وهو يبحث عن المثل العليا، والموازين والمقايّس التي يُقاس بها السلوك الإنساني، وأمّا إن تعلّقت بسلوك الشخص مع أهل بيته فتُوسم بعلم تدبير المنزل.

وامّا السياسية: فإن تعلّقت مسائلها بنظام الشرائع والأديان فتوسم بعلم الشريعة والنبوّة، ويُطلق عليها علم الناموس ايضاً، ويقصدون به الوحي الإلهي المنزل على بعض الأنبياء والأولياء، وإن تعلّقت بنظام السلطنة والمملكة الداخلي والخارجي فتوسم بعلم السياسة بالمعنى الأخص.

وجميع ماذكرنا من تقاسيم للفلسفة فإنّما هي للفلسفة بالمعنى الاعمّ، وامّا إطلاق الفلسفة على ماتبحث عنها غالب الكتب

الحكمية فهو القسم الإلهي والطبيعي وعلم النفس والاخلاق خصوصاً الحكمة بالمعنى الاخص"؛ لإنّ بها معرفة الله تعالى التي هي الغاية الحقيقية للنفوس البشرية، ومن المعلوم أنّ شرف العلم يتبع شرف المعلوم، وأيّ معلوم هو أعظم وأجلٌ من واجب الوجود بالذات(١).

(١) قد عرّفت الحكمة بتعاريف أخر منها: أن الحكمة استكمال النفس بمعرفة حقائق الموجودات على ماهي عليه، والحكم بوجودها تحقيقاً بالبرهان لا اخذاً بالظن والتقليد بقدر الوسع البشري.

ومنها: أن الحكمة هي نظم العالم نظماً عقلياً على حسب الطاقة البشرية، ليحصل التشبّه بالباري تعالىٰ.

ومنها: أن الحكمة خروج النفس من القوّة إلى الفعل، وإلى كمالها الممكن في جانبي العلم والعمل.

ومنها: أن الحكمة معرفة الكائنات وأسبابها ومبادئها الجوهرية وعلّتها الأولىٰ.

ومنها: البحث عن حقائق الموجودات ونظامها الجميل لمعرفة المبدع الاول.

ومنها: أن الحكمة هي النظر في الموجودات من جهة دلالتها على الصانع.

وهناك تعاريف أخر: وقد اجتمعت جميع الحقائق المطلوبة الحكمية لتكميل النفس بكل مالها من الاسفار العرفانية في مطلوب الرسول الاعظم عَيَّدٌ حينما دعا ربه تعالى: (رَبِّ أرني الاشياء كماهي)، فإن من رأى الحقائق رؤية إيقان وإذعان انقادت جوارحه، وقويت نفسه.

والتامل قاض بان جميع التعاريف المذكورة متقاربة، لأن المطلوب في فن الحكمة هو معرفة الحقيقة، ومن قصر النظر على عالم المادة فقد كان من باب الخطأ في المصداق لقصور أو تقصير.

وامّا ماورد من مدح الحكمة في الكتاب الكريم، فهل هو شامل للحكمة بالمعنى المصطلح للفلاسفة ام لا؟ فهو امر يحتاج إلى تتبع اكثر وبحث ادقّ، ولكن الذي لاريب فيه أن إدراك الحقائق واتقانها في ميادين العلم والعمل وهو الشرع القويم يشمل من الحكمة بالمعنى المصطلح ماكان مطابقاً لنفس الأمر والواقع، وينفي منها ماكان اوهاماً لم تستند إلى أسس علمية ثابتة.

وقد ذكروا لتكميل النفس اسفاراً أربعة هي منازل سلوك العارفين وهي: السفر من الخلق إلى الحق تعالى بمشاهدة جليل صنعه في الآفاق والانفس لترتفع عن النفس حجب الظلمات، ثم السفر الثاني من الحق إلى الحق، ثم السفر الثالث من الحق إلى الخلق، ثم السفر الرابع من الخلق إلى الخلق، وتفصيل هذه الاسفار ومدى صدق انطباقها على النفوس في سيرها التكاملي بما يشمل نفوس الانبياء والاولياء لايناسب هذا الكتاب وتعليقته الذين بنيا على الإختصار.

# الفصل الاول

البهالم الإلمي

وفيه مباحث:

## المبحث الا'ول في الولاود والمحم

لاشك في أنّا نشاهد صوراً في انفسنا للأشياء الخارجية بتوسط حواسنّا الطاهرة، ونُدرك أيضاً أموراً بتوسط حواسنّا الباطنة لايُدركها الحسّ الظاهر، نظير تصوّر الملائكة والعقول، وتصوراتنا الذهنية التي لاوجود لها مشاهد، يعبّر عنها وعن كلّ ماتقدم بانّه: (وجود وموجود) كما أنّا نعبر عن اللاشيء واللامتحقق معدوماً وعدماً.

فإذن خطور الشيء واللاشيء عند أنفسنا أمر بديهي، وهذا معنى مايقوله الفلاسفة: (من أن مفهوم الوجود من أوضح المفاهيم الأولية التي تأتي في الذهن) فمفهوم الوجود ما انتزعت ذاته عن مقام طرد العدم، وأمّا اللاشيئيّة وصرافة النفي فإنّها تُنتزعُ من معنىٰ العدم.

وامّا إن اردت ان تعرف حقيقة الوجود معرفة تامّة وراء هذه المعرفة الإجماليّة، بان تُحيط بحقيقة الوجود لا بنحو المعرفة المفهومية التي يشاهدها كلّ أحد فهو ممتنع.

امّا إمتناع المعرفة فبيانه: انّ معرفة الوجود تفصيلاً امّا بالماهيات الذاتية من الجنس والفصل، وامّا بالعوارض اللازمة، ويُعبّر في الإصطلاح عن الماهيات الذاتية بـ (الحدّ) وعن الماهيات العرضية بـ (الرسم) كما ويُعبّر عن ذلك أيضاً بما وقع جواباً عن السؤال بما الشارحة، التي يُقصد بها في مقام الجواب بيان مفهوم الشيء من الماهيات الذاتية أو العرضية.

وامّا أن يُعرّف الوجود بنفسه منضماً إلى الماهية ويُعبّر عنه عندهم بجواب (ما الحقيقية) ومعناه أن يقع الجواب بحقيقة الشيء الموجودة التي اكتنفتها الماهيات والمميزات.

وعليه فنقول: يمتنع أن يعرف الوجود على الوجه الأول؛ لأن الوجود يُنتزع من ذاته، وحقيقته طرد العدم ونفيه، وما كانت هذه حقيقته يستحيل أن تتساوى فيه نسبة الوجود والعدم، على أنه حسب الفرض إن الماهية هي تلك الحدود المكتنفة للوجود المميزة له عن غيره، وذلك المفهوم الحاكي عن المرتبة، وما كانت نفسيته كذلك يستحيل أن تكون حقيقته ونفسه يلزمها طرد العدم؛ لأن الماهية تكتنف الوجود وتعرضه واقعاً، وليست هي نفسه وعين حقيقته لزيادة الماهية ومغايرتها للوجود.

فإذا وقع تعريف الوجود بالماهيات الذاتية او العرضية كان

تعريفاً بشيء أجنبي عن حقيقة الوجود وسنخا آخر؛ لأن حقيقة الماهية اللااقتضاء الذاتي، وهذه حقيقة تخالف الوجود فكيف تقع معرقة له(١).

ويُعبَّر عن التعريف بالماهيات الذاتية أو العرضية، بشرح الاسم في الإصطلاح الفلسفي، وأمَّا الشرح اللّغوي فهو شرح المفهوم وتبديله بمفهوم آخر أو ضح منه، كسعدانة نبت.

وتعريف الوجود إنّما يتحقق بالشروح اللّفظية، وإلاّ فلو حصل الوجود في الذهن وأمكن تعريفه لانقلبت ذاته وحقيقته من لعينية إلى الذهنية، ومن الأصالة والثبوت، إلى الظل والخيال، وهذا من أقبح المحاذير والمحالات البرهانية(٢).

(١) لأن تعريف الوجود بالأجناس والفصول وغيرهما من العوارض يرجع إلى الماهية؛ لأنّها المقسّم للكليات الخمس، والوجود قسيم الماهية وإن ذهب صدر المتألّهين إلى أن الفصل من سنخ الوجود، فإن لكلامه محلاً آخر.

وبالجملة لما كان تحقق الماهيات بواسطة الوجود، كانت الماهية محتاجة إلى الوجود خارجاً وذهناً، وماتوقف على شيء لايكون معرفاً له؛ لان بالوجود ظهور الماهيات، فإذن عدم تعريف الوجود بالماهيات ذاتية كانت أو عرضية لفرط وشدة جلائه ووضوحه لدى النفس لا لخفائه، أضف الى ذلك أن مفهوم الوجود أول الاوليات التصويرية، فلا يُسبق نجفهوم آخر، وما يجيء له من تعريف يكون منبهاً.

(٢) المعلوم بالذات والحاضر لدى النفس أي المعلوم بالعلم الحضوري هي الصورة الذهنية، وأمّا حقيقة الوجود وكنهه فمعلومة بالعرض في مقام

العلم الحصولي، وإن كانت الصورة الذهنية مرادة للفيلسوف بماهي فانية في المعنون وبنحو المرآتية للخارج ونفس الامر، وإن الوجود والحقيقة حاضرة لدى كلّ مُدرك، بل لدى كلّ شيء بقدر سعة وجوده.

وبالجملة: لما كان المهم لدى الفلاسفة البحث عن حقيقة الوجود وعوارضه، كان البحث عن المفاهيم بحثاً مرآتياً وعنواناً فانياً في المعنون، والبديهي هو تصور مفهوم الوجود، وأما درك الحقيقة التي مفهوم الوجود حاك عنها فهو في غاية الحفاء في مقام العلم الحصولي، نعم حقيقة الوجود حاضرة لدى نفسها، كما وأن تجليات الشيء وظهوراته حاضرة عنده بالعلم الحضوري أيضاً، ولذا كان علم الحق تعالى بنفسه وبالمكنات علماً حضورياً.

فمفهوم الوجود أول الأوليات التصورية، كما وأن أبده البديهيات التصديقية إمتناع إجتماع النقيضين، ومن المعلوم أن للعلم تقاسيم مختلفة، منها تقسيمه إلى الحضوري والحصولي، ومنها تقسيمه إلى التفصيلي والإجمالي، ومنها تقسيم العلم والإجمالي، ومنها تقسيم العلم الحصولي إلى تصور وتصديق، ويُقسم كلّ منهما إلى البديهي والنظري، ثم المحصولي إلى أقسامه التي منها الأوليات، ومفهوم مبدأ المبادىء التصورية.

وأن السير للسالك في كلّ ماتستعلم حقيقته فإنه يكون بامور:

اولاً: السؤال عن مفهوم اللفظ، وهو مطلب (ما) الشارحة اللفظية، فيقال مثلاً: ما الاسد؟ فيجاب: بانه السبع لمن كان هذا اللفظ أجلىٰ عنده من الاوّل.

وثانياً: بالسؤال عن وجود الشيء، المعبَّر عنه بالسؤال بـ (هل) البسيطة، فيقال: هل الاسد موجود؟

وامّا انّه لايقع له تعريف حقيقي؛ فلبداهة انّ التعريف الحقيقي هو كشف وإيضاح حقيقة الوجود، وهذا لايحصل إلاّ لعرّف وشارح يحيط بالوجود مكتنفاً إيّاه، وهو المظهر له ويستحيل اكتناف الوجود والإحاطة به وإظهار حقيقته بغيره(١).

وثالثاً: بالسؤال عن ماهيته في نفس الأمر، المعبَّر عنه بالسؤال بـ (ما) الحقيقة.

ورابعاً: بالسؤال بـ (هل) المركبة، وهو السؤال عن عوارض الشيء، كهل الأسد قوي مقدام؟

وخامساً: بالسؤال بـ (لِم) عن علّة الشيء الفاعلية أو الغائية، وهي (لم) الثبوتية، المعبّر عنها بالواسطة في الثبوت.

وسادساً: بالسؤال عن الشيء بـ (لِم) الإثباتية، المعبَّر عنه بالواسطة في الإثبات والتصديق، وهو السؤال عن الحدّ الاوسط للشيء.

والتعاريف تارة لفظية، ومرجع البحث عنها القواميس اللّغوية، وتارة غير لفظية، فإن كان البحث عن جنس الشيء وفصله، قبل فرض ثبوته في الخارج سمي التعريف بـ (شرح الإسم) وإن كان بعد ثبوته في الخارج، كأن التعريف حقيقياً، وقد يُطلق (شرح الإسم) على التعريف اللّغوي أيضاً.

(۱) غير الوجود لايكون معرفاً للوجود كالماهيات والعدم، وامّا الوجود فإنه حاضر لنفسه وتجلّياته منكشفة لديه كشفاً تاماً تفصيلياً في عين وحدته وبساطته؛ لان الشيء لايغيب عن نفسه، كما وأنّ تجلّياته وأسمائه لاتغيب عنه أيضاً؛ لانه منشأ تحققها وظهورها، وكما أنّه لاسبق ولا لحوق في بحت النور كذلك لا مجال للإجمال والخفاء هناك.

فإذن لايعرّف الوجود بالحدود والرسوم؛ لإن الوجود واضح بدواً خفى الحقيقة غاية الخفاء(١). قال الشيخ الرئيس في النجاة:

(إنّ الوجود لا يمكن أن يُشرح بغير الاسم، وهو الشرح اللّفظي، لإنه مبدأ أول لكلّ شرح فلا شرح له، بل صورته تقوم في النفس بلا توسط شيء) وغرض الشيخ أن مايجيء في الذهن ابتداءاً لا يقع له شرح؛ لإن المعرّف يجب أن يكون أجلى من المعرّف ومساوياً له في العموم والخصوص ليكون جامعاً مانعاً، ولو كان أخفى لم يقع معرّفاً، ولذا كانت التعاريف المذكورة في كتب الفلاسفة، مثل: أن الوجود هو الثابت العين، أو الذي يُمكن أن يُخبر عنه من التعاريف اللّفظية، وإلاّ لكانت التعاريف دورية.

وينحصر امر العلم الحضوري بحضور الشيء او بحضور المعلى المعلول عند علّته، وحضور الاشياء بنحو العلّية لا ينطبق إلا على مَنْ اوجدها، وهو الله تعالى القاهر لخلقه وعباده(٢).

<sup>(</sup>١) المراد من غاية الخفاء لانهاية الخفاء، وهو الإمتناع لإمتناع حضور كنه الوجود في الذهن.

<sup>(</sup>٢) وقيل أيضاً بحضور العلّة لدى المعلول بقدر سعة داثرة وجود المعلول.

### المبحث الثاني في أصالة الولاوط

وقع الخلاف بين الفلاسفة فيما هو مُشاهد ومتحقق، هل هو مطابق مفهوم الوجود أو مطابق مفهوم الماهية؟.

ذهب المحققون من الفلاسفة: إلى ان المتحقق والثابت وما كانت حيثية ذاته طردالعدم هو مطابق مفهوم الوجود، وذهب آخرون الى الثاني، واتفقوا جميعاً على ان نزاعهم ليس في الطبائع الكلية والمفاهيم العامة، كماهية الإنسان والحيوان والجسم؛ لأن الفلاسفة والمتكلمين قاطبة مصرحون بان الطبيعة من حيث هي هي ليست إلا هي.

ويقصدون بهذه العبارة: أن الطبيعة الكلّية كالإنسان ليس إلا هو نفسه من حيوان وناطق، بلا دخل لاي شيء في طبيعته غير الحيوانية والناطقية من اللّوازم كالضحك، والمشي، والكتابة، أو الوجود الخارجي، أو الذهني، وكذا العدم فإن مفهومه ليس دخيلاً

في مفهوم الإنسانية.

فكل ماهو ليس من نفس الطبيعة من الذاتيات خارج عنها، فهم يريدون أن الطبيعة المعروفة الكلّية كالإنسانية لاتشمل غير طبيعة الإنسان من الحيوان والناطق، فلاتشمل الطبيعة ماهو خارج عن نفسها من اللّوازم والعوارض، أو الوجود الخارجي، أو الذهني، أو العدم(١).

فاذن يختص النزاع عند التامل في: أن الثابت والمتحقق والطارد للعدم هو مطابق مفهوم الوجود، أو مطابق مفهوم الماهية الجزئية التي يُعبِّر عنها الفيلسوف بالفرد(٢).

(۱) الماهية من حيث هي هي ليست إلا هي لا كلية ولاجزئية، ولكن في الذهن تعرضها الكلية، وفي الخارج تعرضها الجزئية، وعلى هذا فيكون مراد الوالد(قده) من الماهية التي يبحث عنها في باب الاصالة هي الماهية الخارجية التي للتشخص كانت جزئية، لا الماهية المعروضة للكلية في الذهن، وعليه فيقال أن منبع الآثار وماهو المتعين في الخارج هل هي انسانية زيد مثلاً أو وجوده؟.

(۲) يقع النزاع اوّلاً بين الفلاسفة والسوفسطائيين في ثبوت واقعية وعدم ثبوتها، ثم بعد طي مرحلة الشك أو عدم المرور عليها، لحكم الفطرة والعقل بوجود واقعية لاريب فيها، يقع النزاع في: أن هذه الواقعية هل هي مطابق مفهوم الوجود أو الماهية، لان الإنسان إذا شاهد أي شيء في عالم الإمكان كزيد، أو الكتاب، أو السماء، أو الارض، يرى لدى ذهنه تحقق مفهومين مفهوم الوجود ومفهوم تلك الماهية الخاصة، فمثلاً عند مشاهدة زيد يتحقق في الذهن مفهوم الوجود والإنسانية، بمعنى أن زيداً موجود زيد يتحقق في الذهن مفهوم الوجود والإنسانية، بمعنى أن زيداً موجود

وإنسان، لأن كلّ ممكن زوج مركب من ماهية ووجود.

فإذن هناك حيثية اشتراك بين زيد والكتاب، والسماء والارض، وغير هذه الأمور، وهذه الحيثية المشتركة هي الوجود، وهناك حيثية اختصاص وهى الإنسانية والكتابية والسمائية والارضية مثلاً.

وليس النزاع كمما هو واضح في أن المتعيّن وماهو الأصيل ومنشأ الآثار في الخارج هل هو ما وضعت له كلمة الوجود أو الماهية ليصبح النزاع لفظياً؟

فإن قلنا: باصالة الوجود تكون الماهية متحققة بالتبع والعرض، ومن الإعتبارات النفس الأمرية، وعلى العكس من هذا، لو قلنا: باصالة الماهية فانه يكون الوجود أمراً اعتبارياً متحققاً بالتبع والعرض، أي يكون إطلاق المتحقق عليه لواسطة في العروض تبعاً لمنشأ انتزاعه وهي الماهية.

ومن المعلوم أنه ليس من لوازم القول بأصالة الوجود أو الماهية القول بالجعل، لإحتمال أن يكون الشخص ليس من الموحدين، فلايقر بالجعل لعالم الإمكان.

ومراد القائلين باصالة الماهية: ان المتحقق ليس إلا حصص الماهيات الخارجية، وإنّه ليس للوجود تحقق وراء الحصص الماهوية؛ لانه لما كانت الماهية من حيث هي هي ليست إلا هي باتفاق الجميع؛ أي ليست موجودة ولا معدومة، ولا واحدة ولا كثيرة، وليست أي شيء آخر إلا ذاتها وذاتياتها، فلا يعقل أن يكون النزاع فيها بهذا اللّحاظ؛ لأنها بهذا اللّحاظ ليست محلاً لاي عارض من العوارض.

واما القول باصالتهما معاً، فعلى فرض وجود قائل به فهو من الشاذ النادر؛ الإستلزامه كون الشيء الواحد شيئين، والقول بالثنوية في نفس الامر وعدم إنعقاد الحمل، لان من شرائط الحمل الإتحاد، ولا يجوز حمل المباين على المباين؛ لان ملاك الحمل ان يكون بين المحمول والموضوع وحدة من جهة تصحح الحمل، واختلافاً من جهة لتتحقق الاثنينية، وغير هذه الأمور من التوالي الفاسدة إلا أن يُراد من الاصالة مجرد ما يترتب على الشيء من اللوازم، وعليه فلاباس من القول بأن العينية وإن كانت لاحدهما في الخارج، ولكن لكل من الامر العيني والإعتباري لوازمه.

لكن قد يُقال: بان القول بكون المكن زوجاً تركيبياً من ماهية ووجود إنما ينطبق على مسلك المشائين، وامّا على مسلك بعض الإشراقيين فالمجردات عندهم وجودات محضة، وأنوار لاظلمة فيها ولا ماهية لها.

والجواب كماهو مقرر في محلّه: أن مرادهم من الصرافة أن حكم الوجود في المجردات غالب، وحكم الماهية والظلمات مندك، فإذن كأنّ المجردات لسعة وجودها وقرب مقامها من محض النور، ولا نهاية الوجود الإلهي لا ماهية لها، ولكن ليس معنى هذا إنكاراً للحدية والماهية هناك.

وسياتي تفصيل البحث حول أصالة الوجود أو الماهية إن شاء الله تعالى في شرح شرح منظومة المحقق السبزواري (ره) ولكن أقول هنا على سبيل الاجمال:

أنّه لاينبغي أن تُنسب أصالة الماهية إلى الكثير من عظماء الإشراقيين أو غيرهم، على مافُسرت به أصالة الماهية من كون العينية والخارجية والآثار لها لا للوجود؛ لأن الوجود أمر إعتباري يُنسب إليه التحقق بالتبع، بلحاظ حال المتعلق وهي الماهية؛ لأن المتتبع لكلمات قدماء الفلاسفة الى الآونة الاخيرة مما قاربت عصر صدر المتالهين، لايرى لبحث أصالة الوجود أو الماهية بمعناه المبحوث عنه أخيراً عيناً ولا أثراً، وذلك لا لعدم التفات لهذا

البحث، بل لحكم الفطرة والوجدان بأن الطارد للعدم هو الوجود.

ولما كانت اصالة الوجود وعينيته خارجاً امراً بديهيا، ماتعرض لها الفلاسفة في بحوثهم، وما أضاعوا الحياة حول هذه الأمور البديهية ولكن لابمعنى أن الماهيات أمور اعتبارية هي مجموعة سلوب ونفاد أمر وإن استلزم الوجود الامكاني النفاد والسلب والتوقف على المرتبة الخاصة، بل الماهيات هي المراتب الوجودية والتحققات العينية في عالم الإمكان؛ لأن الوجود إذا نزل عن مرتبة الوجوب الذاتي وأصبح واجباً بالغير، كان حصصاً وتحققات خاصة، فالإنسانية مثلاً واقع وجودي بمرتبة خاصة من التحقق، لأن الوجود باطلاق الكلمة شأن بحث النور الإلهي، فالتحققات في عالم الامكان كإنسانية زيد، وحجرية هذا الحجر، هي التعينات الوجودية، لأن المرتبة الخاصة الوجودية لاتزيد ولاتغاير ذلك الوجود الخاص.

ولكن لما يلحظ الذهن الوجود تارة كحيثية مشتركة، يرى بهذا التعمل العقلي التعينات الوجودية الخاصة، كانسانية زيد، وحجرية هذا الحجر، أمراً يغاير تلك الحيثية المستركة وإن كانت مرتبة الشيء في نفس الأمر والخارج نفس الشيء.

فإذن اتضح أن الماهيات من سنخ الوجود، وعليه فلامعنى للقول بأن الاصالة لايهما في الخارج، وكيف يتردد اولتك العظماء من الفلاسفة في مثل هذه البديهيات، وعلى هذا يتضح أن المفاهيم والماهيات الذهنية حواك عن مراتب الوجود الامكاني، ويكون على قدر سعة النفس وقوتها التطابق مع نفس الامر والعينية الخارجية، كحكاية العنوان عن المعنون، لا أنّ الماهية تتحقق في العالمين الذهني والخارجي، على خلاف الوجود كما قالوا في بحث الوجود الذهني، وجعلوا هذا من جملة الادلة على أصالة الوجود،

وكيف يخفى خطأ القول بأصالة الماهية على مافسر به القول بأصالة الماهيه على الكثير من أعلام الحكمة، في حين كونه يلتفت اليه طلاب هذا الفن بأدنى التفات.

فاتضح من بياننا هذا: أنه ليس هناك من بحث باسم أصالة الوجود أو الماهية بين فلاسفة الاشراق والمشاء، وإن هذا البحث من العناوين الحادثة، وإن مراد مَنْ طرح هذا البحث ليس هو الذي باذهان الكثير من المتاخرين، من أن الاصالة لمطابق مفهوم الوجود أو الماهية، ليصبح الآخر أمراً اعتبارياً إنتزاعياً يُنتزع من منشأ انتزاعه، بل المراد أمّا بعض المباني والمسالك العرفانية، فتكون الاصالة أو الاعتبار بذلك اللحاظ العرفاني، كما يكون فناء عالم الإمكان والإنسان الكامل بهذا اللحاظ أيضاً.

او يرجع بحث أصالة الوجود أو الماهية الى قوة أحكام الوجود في عالم التجرد، وإندكاك أحكام الماهية هناك، بمعنى أن الوجود إذا قوي واتسع كان عين الشوق والفناء في ذات الحق تعالى، بما يستوجب قوة وجهه الإلهي واندكاك مرتبته الخاصة، ونفسيته المعينية المعبر عنها بالماهية؛ لأن كون الوجود بمرتبة خاصة لقصور عالم الامكان شر لايؤمن عقباه، إلا بالارتباط بمحض النور، وهذا لا يحصل إلا للمقربين من خلق الله تعالى، كأشرف الكائنات وآله الأطهار والملائكة والانبياء، ثم الخلص من عباده المؤمنين.

وعلى العكس من عالم التجرد يكون عالم الطبيعة، حيث تكون القوة لأحكام الماهية والضعف لأحكام الوجود، لما للمرتبة الوجودية من ضيق، ومما يؤيد هذا أن شيخ الإشراق الذي هو ممن ينسب اليه القول بأصالة الماهية واعتبارية الوجود، نراه يقول: أن الجردات الإمكانية آنيات

بحتة، أي وجودات محضة لا ماهية لها، فكيف ينسب القول بأصالة الماهية عناه المشهور بين المتأخرين الى من ينكر الماهية في عالم التجرد الامكاني، في حين أن كل ممكن زوج تركيبي من وجود وماهية، فإذن ليس مراد شيخ الإشراق من الأصالة إلا قوة الأحكام أو ضعفها، فحينما ينكر الماهية في عالم التجرد إنما يريد الإشارة الى ضعف أحكام الماهية وقوة أحكام الوجود، بمعنى أن الوجود كلما اتسع تحققه وكليته، وقرب من الحق تعالى قلت شروره وكثرت أنواره، وكلما بعد عنه تعالى كثرت شروره لضيق قلت شروره وكثرت أنواره، وكلما بعد بأصالة الوجود أو الماهية بمعناه المشهور.

او يرجع بحث أصالة الوجود أو الماهية إلى اختلاف في الإعتبار واللّحاظ، فمن نظر الى العدم وأن الوجود نقيضه، قال: بأن الأصيل هو مطابق هذا المفهوم، وإن مراتب التحققات في عالم الامكان وهي الماهيات ليست إلاّ إعتبارات لاتزيد في التحقق على الواقع العيني، وهو الوجود لان كون الشيء بمرتبة وجودية لايزيد على الشيء إلا باللّحاظ والإعتبار الذهني.

ومن البديهي أن الماهية المبحوث عنها ليست الماهية من حيث هي هي، وهي لسان عالم الإمكان، والسؤال والقبول قبل الفيض الإلهي، وإلا لكان البحث بديهي البطلان؛ لأن الماهية من حيث هي هي ليست إلا هي، فإذن المراد من الماهية مرتبة وجود زيد الخارجي مثلاً، ولكن ليس معنى هذا أن الفلاسفة مترددون في أن الأصالة لمطابق أي من المفهومين الوجود أو الماهية، حتى يقال بأن الرأي السائد قبل صدر المتالهين كان القول بأصالة الماهية ثم أصبح القول بأصالة الوجود هو الرأي السائد.

ومن نظر الى الوجود بلحاظ تحققاته الخاصة ومراتبه المعينة، قال: بان الاصالة للماهية وهي المرتبة الخاصة الوجودية، لعدم تحقق الوجود بما هو وجود في عالم الامكان، فهو ليس إلا امراً إعتبارياً يُنتزع من تلك المراتب الوجوديه الخاصة لان الفصل الحقيقي عين الوجود، وما يذكر من الفصول إنما هي بعض الآثار واللوازم الخاصة وقد تقرر في محله انه لا يمكن احضار حقيقة الوجود بفصله الحقيقي في عالم العلم الحصولي لانه لا يعقل احضار الخارج بالعلم الحصولي وما هو من شان الذهن ليس الا المفاهيم.

او مراد القائل بأصالة الماهية، أن المرتبة الخاصة من الوجود في عالم الامكان، تكون لها الأصالة والآثار، وهي الفرد من النوع وهي حقيقة الانسانية الخارجية أو الفرسية مثلاً، وليست الآثار والأصالة لتلك الحيثية والجهة المشتركة العامة، وهي الوجود من حيث هو وجود؛ لأن الوجود عو وجود لاتحقق له في عالم الإمكان إلا بمرتبته الخاصة، لأن الوجود باطلاق الكلمة شأن الوجود في عالم الوجوب الذاتي، الذي هو بحت الوجود والنور، وعليه فلابد من كون الأصالة والآثار في عالم الإمكان للماهية وهي المرتبة الخاصة من الوجود، وأمّا الحيثية المشتركة فهي أمر إعتباري لاتحقق له في الخارج.

فإذن تكون الأصالة والعينية والآثار لتلك المرتبة الخاصة من الحصص الوجودية، المعبَّر عنها بإنسانية زيد أو حجرية هذا الحجر؛ لأن الماهيات هي تلك المراتب الوجودية في عالم الإمكان، ومعلوم أن المراد منها هي تلك الآثار والإشراقات الإلهية، وإلا فقبل هذه المرحلة لاوجود امكاني ولا مرتبة خاصة عينية لعالم الإمكان؛ لأن الامكان محض القبول الذي هو محل للفيض الالهي، في مقابل الإمتناع والإباء عن قبول الفيض.

وليس معنى هذا أن يكون محض القبول ظرفاً ثابتاً في الازل، وإلا لكان فعلية لامحض قبول، وعُلم أيضاً أن كون الوجود الإمكاني بمرتبة، وهي الماهيات ليس أمراً وراء الوجود؛ لأن كون الشيء بمرتبة عين الشيء، وعليه فلايقع النزاع المفروض أن الاصالة لاي منهما.

ولذا لم يتطرق لهذا البحث بمعناه المشهور عند المتاخرين متقدموا الفلاسفة، ومن تطرق له إنما أراد منه بعض الوجوه التي تقدم احتمالها.

وبالجملة لا أرى لبحث أصالة الوجود أو الماهية بمعناه الفعلي وجها، سوى إضاعة الحياة في أمر بديهي لاتردد فيه؛ لانه بعد كون التناقض بفطرة العقل إنما هو بين الوجود والعدم، لابد أن يكون الطارد للعدم هو الوجود، فالمفاهيم الذهنية من النوع والفصل والجنس ليست إلا حواك عن المراتب الوجودية، والماهيات في الخارج هي تلك المراتب الوجودية، فالحيوانية الناطقية على فرض كونها هي الجنس والفصل الحقيقي للإنسان، وليست من أقرب اللوازم ليست تفاد أمر، بل إنما هي تعين خاص وشخص معين طارد للعدم في عالم الإمكان على قدر سعته الوجودية، والقدر الوجودي عين ذلك الوجود الخاص الإمكاني.

وهذا معنى لا يخفى على فاضل فضلاً عن أعاظم فلاسفة الإشراق، ولذا ماتطرق له من الاقدمين أحد من الفلاسفة حتى هذه القرون المتاخرة.

البرهان الأول: الإستقراء العقلي، وتحقيق القول فيه: بأنَّ المتحمق والأصيل هو الوجود لا الماهية الجزئية؛ وذلك لأنّا بالإستقراء نتعقّل ثلاث مفاهيم ليس وراءها مفهوم آخر.

احدها: مفهوم التحقق والشيئية، وهو المفهوم الذي بنفسه يكون سالباً وطارداً للعدم.

ثانيها: مفهوم اللاتحقق واللاشيئية، وهو المعنى السلبي الذي ليس في به شائبة الإيجاب، وهذا المفهوم يناقض الأول بتمام المناقضة.

ثالثها: مفهوم اللااقتضاء، أي مفهوم ماتكون نسبته إلى التحقق واللاتحقق على حدّ سواء.

ومن المعلوم أنه لايصبح أن يكون الأصيل والمتحقق خارجاً هو اللامتحقق؛ فإن ذلك واضح المناقضة، وكذلك أيضاً لايصح أن يكون المعنى الثالث لعين المناقضة؛ لان ماكانت نسبته نسبة التساوي الى التقرر واللاتقرر كيف يصير متقرراً بنفسه؛ لان نسبة الماهية الكلية إلى كل من الوجود والعدم على حد سواء، والماهية الجزئية هي عين الماهية الكلية، إلا أنها أضيف إليها بعض القيود والحدود، وإضافة الف قيد إليها لا يجعلها متشخصة خارجية، نعم الماهية بحسب العلل وسلسلتها إمّا موجودة لوجود علّتها أو معدومة لامتناع علتها.

فالبداهة تقتضي أن ماكان معناه ونفسه لاتعين ولاتشخص فيه، لايقتضي بنفسه التعين والتشخص خارجاً، فلايُحمل على

المتحقق بماهو الكلّية أو الجزئية، فلاتقول: هذا المتحقق ماهية كلّية أو جزئية، بل يحمل عليه الوجود، فنقيض العدم والنافي له هو الوجود لا الماهية، كما هو حسب المفهوم من عباراتهم لغة وعرفاً في أيّ لغة وعُرف كان.

البرهان الثاني الإنقلاب وبيانه: ان المتحقق والأصيل لو كانت هي الماهية لانقلبت حقيقتها من التساوي في طرفي الثبوت واللاثبوت إلى الثبوت والتقرر ازلا وابداً، ولصارت واجبة الثبوت والتقرر، وبيان اللزوم: ان الماهية إذا كانت بحسب ذاتها لاتقتضي الوجود أو العدم، وإنما تقتضي الوجود من ناحية الفاعل؛ لانه إذا كانت بطبيعة ذاتها تقتضي التقرر والثبوت، والمفروض أن ذاتها لاتنفك عنها وهي ملازمة للتحقق والفعلية يكون لها دوام العينية، لان ذاتياتها لاتختلف ولا تتخلف عنها، ولازمه وجوب الثبوت لها أزلا وأبداً، مع أن العقل السليم بفطرته يقضي بانها غير قابلة للجعل، فضلاً عن وجوب الثبوت والتقرر.

البرهان الثالث: أن من المسلّمات عندهم أن الماهية من حيث هي هي هي ليست إلا هي، فإن بقت على فطرتها من اللااقتضاء، ومع هذا الحال طردت العدم فهو من المناقضة؛ لأن ما فُرض أن ذاته اللااقتضاء صار مقتضياً للوجود أو لاجتماع اللااقتضاء والاقتضاء، وإن خرجت الماهية عن حقيقتها ولا اقتضائها وصارت عين التحقق، استدعى دُلك الإنقلاب من ذاتها إلى ذات أخرى.

وبالجملة: لاتخرج الماهية عن عالمها من اللااقتضاء إلى الثبوت

أو العدم، وما كانت هذه نفسيته يقصر أن يتعلق به الجعل والتكوين استقلالاً، بل إنما يتعلق الجعل بالماهية تبعاً وبالعرض لغيرها وهو الوجود.

فلايقال: أن الماهية وإن كانت من حيث ذاتها اللااقتضاء للوجود والعدم، لكن مجرد اتصالها بجاعلها يكسيها ثوب التحقق والعينية؛ لانه من الواضح أن مجرد الإنتساب لايفيد مالم تكن اضافة الحق تعالى على هياكل الماهيات إشراقاً ونوراً ووجوداً، وإلا فهي أوهام وخيالات.

ويلزم ممانقول ثمرات:

الأولى: أن المتحقق والثابت هو الوجود بنفسه حقيقة، وأمّا الماهية فينسب إليها الوجود والشيئية عرضاً، وبالتبع بواسطة الوجود، ومع قطع النظر عن الوجود فلا تحقق ولاتقرر لها أصلاً، فالوجود هو الأصل، وهو بنفسه والماهية متحققة بتبعه.

الثانية: أنه يلزم القائلين باصالة الماهية أن لامشاركة بين الواجب والممكن في أصل الوجود، ولاسنخية بينهما، لانهم متفقون على أن الواجب من سنخ الوجود، وتكون معلولاته الماهيات، ويلزم من عدم السنخية أن لاتأثير في المعلولات، إذ التأثير من ناحية المشاركة بين الشيئين، وإذ لامشاركة فلاتأثير، وإلا لأثر كل شيء في كل شيء (1).

<sup>(</sup>١) اللوالد (قده) في كتب الفلسفية المطبوعة في المقام بعض الإحتمالات التي تتنافى مع ماصرح به هنا بنحو القطع، ولعله هنا جارى

الثالثة: أن لاشرف في الماهية ولاخير في نفسها، وإنما الخيرات والبركات معدنها الوجود، وهي عين حقيقته، وامّا الاعدام وماتساوي نسبة وجوده وعدمه، فلاخير فيه ولاشرف، وهو منبع الشرور والظلمات.

الرابعة: ان الآثار تترتب على الوجود، فمثلاً كم يترتب من اثر على الإنسان، وهكذا على سائر الموجودات كالنباتات والحيوانات والملائكة على اختلاف قوة وجودها وضعفها، حتى يصل الأمر الى الوجود الذهني، فإنه وإن لم تترتب عليه آثار الخارج، لكن تترتب عليه بعض الآثار الأخرى، وانه يطرد العدم لان طرد العدم يلزم جميع أفراد الوجود ومراتبه.

وامّا الماهية فلايترتب عليها أي اثر؛ لانها ليست طاردة للعدم، ولايترتب عليها أي اثر من آثار الخير، لانها لاتحقق لها ولا تختلف درجتها لتختلف كثرة الخير أو تقلُّ فيها، ولو كانت هي الاصيلة لترتبت عليها الآثار في الذهن والخارج، ولكن نرى بالوجدان والعيان أن الذي تترتب عليه الآثار هو الوجود الخارجي، فظهر أن الوجود متحقق ويختلف شدّة وضعفاً وكثرة وقلة.

وامًا الماهية فهي ملازمة لطريقة واحدة مبنية عليها لازمة لبنائها، وما أوضحناه هو سرّحا شاع بينهم: من أن الماهيات لاتشكيك فيها، والوجود هو الذي يقبل التشكيك، والماهية دائماً

مسلك الفلاسفة، فمن أراد الاطلاع على تلك الحتملات فعليه بمراجعة كتابه المثل الاعلى.

وأبداً لازمة لحدّها وأجزائها فلاتقبل التشكيك، بخلاف الوجود فإنه المعنى المعرب الّذي يتزايد ويتضاعف ويقلّ ويكثر، وهو الّذي تدور عليه رحىٰ الوحدة في الموجودات.

فقد عدَّ بعض الحكماء هذه الوجوه ادلة مستقلة في إثبات المطلوب، ولكنها الى الثمرات والنتائج اقرب منها إلى الادلة، وإلا لكانت بعض الوجوه المذكورة الى المصادرة اقرب منها الى المطلوب.

واعلم أن بالوجود يتم الحمل بين الكائنات من واجب وممكن، وإلاّ لكان حمل شيء على شيء من حمل المباين على المباين، وعلى الوجود قام التوحيد في مقام ذاته وصفاته وافعاله، وإلاّ لكانت والعياذ بالله صفاته متعددة ومتباينة، وهكذا صفاته مع ذاته أيضاً، وهكذا هي مع الصفات الفعلية \_ تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً \_.

وبالوجود تم نظام الكائنات، واتصلت المخلوقات، إذ لو لم يكن هناك اشتراك في أصل الوجود بين الواجب والممكن لحصل التباين بين العلة الأولى وهو الله تعالى والمعلولات، ولازمه أن لايؤثر الله تعالى في المكنات، إذ لاتأثير للمباين في المباين (١).

وإن ماقلناه من الثبوت والتقرر والعينيه لـلوجود، لايلزم منه أن تكون مراتبه وأفراده غنية عن جميع الحيثيات، كيف؟! وماعدا

<sup>(</sup>١) المراد من الإشتراك هو الاشتراك في أصل الوجود في مقابل العدم لا الاشتراك ببعض المعاني المردودة عقلاً وشرعاً.

الله سبحانه محتاج الى الجهات التقييدية والتعليلة، فيحتاج كلّ كائن الى حيثية تقييدية، بتلك الحيثية يمتاز كائن عن كائن وموجود عن آخر، فإنّه لولا الحيثيات التقييدية لبطلت الكائنات ولم تتحقق الموجودات، ويحتاج كلّ كائن وموجود الى حيثية تعليلية، وهي جهة تعلّق العلّة بذلك الموجود المعلول.

وبالجملة: الكائن لايتحقق إلا بتحقق جهة تقييدية بها يمتاز عن كل كائن، وبجهة وحيثية تعليلية من ناحية تعلق العلة بذلك الشيء(١).

(١) كلّ ممكن زوج تركيبي من ماهية ووجود، والمراد هو التعدد بحسب المفهوم، وإلا فمرتبة الشيء عين الشيء، وحمل الوجود على الماهية، وكون الشيء قد تحقق بمرتبة خاصة في عالم الإمكان الذي واقعه اللااقتضاء، فأنه محتاج الى حيثية تقييدية، لانه مالم يُضم الوجود الى الماهية لايصح حمل موجود عليها بما هي هي.

بعنى أن الوجود الإمكاني، لما كان عين التعلق بالوجود المستقل، فهو كما يحتاج الى حيثية تعليلية بها يخرج من كتم العدم، يحتاج الى حيثية تقييدية بها يمتاز عن بقية الوجودات الامكانية، ليكون كوناً خاصاً يمتاز عن بقية الكائنات.

فإن الوجود في الماهيات الإمكانية حيثية تقييدية، وواسطة في العروض بالنسبة الى الماهيات، على ماعليه المشهور من أصالة الوجود، ولكن حمل الوجود على الوجودات الامكانية لايحتاج إلى حيثية تقييدية، وإن احتاجت الوجودات الامكانية الى حيثية تعليلية.

وبالجملة: حمل الوجود على الماهيات الإمكانية محتاج الى حيثيتين

تقيديه وتعليلية، إحداهما هي ضم الوجود إلى هذه الماهية، وثانيتهما العلة المعطية للوجود وهي الحيثية التعليلية.

وامّا بالنسبة الى الحق تعالى، فليس هناك من حيثية تقييدية ولا تعليلية؛ لان ذاته تعالى بذاته فلاحيثية تقييدية، أي أنه وجود بلا حيثية تقييدية، كما وأنه لذاته فليس له حيثية تعليلية.

وامًا الحيثية الإطلاقية فإنها تؤكد الموضوع فقط، نحو الإنسان من حيث هو إنسان حيوان ناطق، ومن اراد تفصيل الأمر في الحيثيات فعليه عراجعة شرح الآملي للمنظومة ج١ ص٤٢٤.

وهناك بعض الادلة الأخرى على اصالة الوجود، منها: أن الوجود الخارجي يختلف عن الوجود الذهني، ولكن الماهية هي هي في العالمين الخارجي والذهني، فلو كانت الآثار لها لكانت تابعة لها في العالمين، والحال أنّا نرى بالوجدان عدم ترتب آثار الخارج على الماهية الحاصلة في الذهن.

ومنها: أنه لو كانت الماهية هي الاصيلة لكانت الماهية، التي هي علّة مقدمة على الماهية التي هي معلول، في حين أنه لاتشكيك في الماهيات، فإذن التقدم والتأخر في باب العلل والمعلولات يرجع إلى الوجود.

نعم هذا الدليل إلزامي يلزم القائلين باصالة الماهية وعدم التشكيك فيها، لما صع فيها، لما صع الإستدلال بهذا الدليل.

ومنها: أن الماهية من حيث هي هي ليست إلا هي، باتفاق من القائلين بأصالة الوجود والماهية، فإذن ماهو الذي يكون مخرجاً لها من كتم العدم؟ ومعلوم أن مابه الخروج من كتم العدم هو الأصيل.

ومنها: أنه لو لم يكن الوجود أصيلاً لما حصلت وحدة في العالم أصلاً بين شيئين، والحال الوحدة حاصلة كقولنا: الإنسان عالم أو شاعر؛ لأن الماهيات مثار الكثرة والإختلاف، فلايمكن أن تحصل بواسطتها الوحدة في العالم الربوبي بين الذات والصفات، ولا وحدة أفعاله تعالى.

ولكن في الختام اقول عوداً على بدء: أن بحث أصالة الوجود بعد كون الوجود بفطرة العقل هو الطارد للعدم، وأن الماهيات هي نفس الوجود بلحاظ التحققات الخاصة في عالم الإمكان، مما لاينبغي أن يعظم ويفرض من أسس المباحث الفلسفية، ولذا لم يتعرض له قدماء الفلاسفة.

واما التفسير المشهور فإنه لايناسب مقام الحكمة ومقام الفلاسفة، ومن عنون هذا البحث في القرون الاخيرة اراد منه بعض المحتملات التي تقدم ذكرها، ولو تنزلنا وسلمنا وجود هكذا بحث، فإن المتامل في أدلة الطرفين سيجدها في الغالب أما إلزامات تلزم الخصم على فرض دون فرض، كبعض أدلة القائلين بأصالة الوجود، بناءً على القول بأصالة الماهية وعدم التشكيك فيها، وبعضها تشبه المصادرات أو دعوى البداهة.

واحتج القائلون بأصالة الماهية بأدلة عمدتها أمران:

الأول: أن الوجود لو كان أمراً محققاً في الاعيان لاحتاج الى وجود، وهكذا الوجود الثاني والثالث فيلزم التسلسل.

الثاني: أن نسبة المحمول إلى الموضوع من مراتب الوجود، فوجود المعنى الحرفي من مراتب الوجود أيضاً، ويلزم من ذلك أن يصبح لوجود النسبة وجود آخر، ومن الواضح أن لاوجود للنسبة والحرف بوجود آخر، وإلا لزم التسلسل كالوجه الأولى.

والجواب: امّا اولاً فإن الادلة النقضية لاتثبت المطلوب، وإن منعت على المستدل مطلوبه.

وثانياً: ان الوجود ليس له وجود آخر ليتسلسل، بل الوجود موجود بنفسه.

وأمّا عن الثاني، فلأن وجود النسبة موجود بنفسه لا بوجود آخر، والوجود نحوان: نحو منه هو عين الربط ولايحتاج الى انتساب؛ لانه عين النسبة والإضافة، ووجود يحتاج الى ربط وهو وجود المعاني الإسمية، فإنها لها الربط والحروف بها الربط، وكلّ منهما وجود لايحتاج الى وجود.

# المبحث الثالث إلوجود مستربك ممنوي

كلّ أحد إذا أطلق لفظاً أو سمعه، فأما أن يُفهم منه معنى واحداً، أو يُفهم منه معنى واحداً، أو يُفهم منه معنى الإنسان مثلاً معنى واحداً، أو يُفهم منه معان متعددة؛ كما يُفهم من لفظ عين، ويُعبَّر عن الأول مشتركاً معنوياً، وعن الثاني مشتركاً لفظياً.

وليُعلم أن هذه المسالة من المسائل الحكمية التي تبتني عليها عدة من المسائل الحكمية الأخر. فنقول: إنَّ الوجود والثابت هل يَفهم منه الإنسان معان متعددة كما إدّعاه بعض الفلاسفة من المشائين، أو معنى واحداً كما قاله فلاسفة الاشراق؟.

أقول: إن من الواضح صحة قول الإشراقيين لوجوه:

أوّلاً: إن من الواضح أن المفهوم الواحد لاينتزع من حقائق متعددة متباينة بما هي متباينة، ولذا يتعيّن عليهم أن يعتقدوا أن مفهوم الوجود ليس مفهوماً واحداً، بل هو مفاهيم متعددة؛ كمفهوم العين حينما يأتي في الذهن، ومما يُقرّب أنه مفهوم واحد يُنتزع من مراتب حقيقة واحدة مقولة بالتشكيك:

إن مفهوم الوجود لايزول إذا زالت الخصوصية، والتشخص المعين، كذهاب خصوصية الجوهرية أو العرضية، فإذا قلنا: إن العالم يحتاج الى مؤثّر موجود، ثمّ جزمنا بوجود المؤثّر، وبعد ذلك حصل الشك في أنه واجب أو ممكن، فإنه إذا اعتقد الشخص بأنه ممكن، ثم زال ذلك الإعتقاد، وجزم الإنسان بأنه واجب، فقد زال اعتقاد الإمكان ولم يزل الإعتقاد بوجوده، ولو لم يكن مشتركاً معنوياً لارتفع أصل الإعتقاد بكونه موجوداً.

ثانياً: إن معنى العدم معنى بسيطاً لاتركيب فيه أصلاً، وإذا كان أحد النقيضين بسيطاً كان معنى مايناقضه بسيطاً أيضاً، فيجب أن يكون معنى الوجود بسيطاً؛ فإن نقيض الواحد واحد، وإلا لارتفع النقيضان.

ولو كان مركباً لكانت حقيقة الوجود مركبة، ممايلزمها طرد العدم ومن نفس العدم؛ لأنه بحسب الواقع أما الوجود أو العدم، ومن الواضح أن الشيء لايتركب من نفسه ومن نقيضه، فإذن الوجود معنى واحد وليس متعدداً ولا مركباً.

ثالثاً: ان من الواضحات صحة تقسيم الوجود إلى: وجود من قبل نفسه لم يكتسب الوجود من غيره، ويُعبَّر عنه بالواجب لذاته، وإلى: وجود من قبل غيره، ويُعبَّر عنه بالوجود الممكن، وصحة التقسيم تشهد بوجود المقسم في أقسامه.

وعليه فالوجود معنى واحد ينقسم الى اقسام ومراتب لا الى معان متعددة، ولو كان للوجود معان متعددة لماصح تقسيمه الى وجود الواجب والمكن، للزوم تقسيم الشيء إلى نفسه وإلى غيره.

رابعاً: ان مشاركة العلة للمعلول والجانسة في مابينهما في جميع الكائنات تقضي بوحدة المفهوم والحقيقة، وبما يدل على ذلك أنه لو كان بينهما تمام الإنفصال والإنقطاع لما حصل التأثير من العلة في المعلول، ولو حصل التأثير مع كمال الانقطاع وسلب الربط، لحصل تأثير كل شيء في كل شيء، فصمشلاً لأثر الماء والحرارة والرطوبة، فإن برهان مشاركة العلة للمعلول وارتباطهما يلزم منه أن يكون وجود المكن من سنخ وجود الواجب، ولو اتفقت المباينة بينهما لبطل التأثير، ولانقطعت سلسلة الاتصال بين الواجب والمكن، وحصل التعطيل والإلحاد.

فحذراً من هذا المحذور والإلتزام بالباطل يجب أن يُستفاد بدليل (الإن) أن وجود الواجب ووجود المكن من معنى وحداني لاتعدد فيه ولاتركيب، وهو حقيقة الوجود البسيطة.

وحيث أن الكائنات براً وبحراً، جبلاً وسهلاً، أرضاً وسماءً، مَلَكاً وحيواناً هي آية الحق وعلامته، فإذا فُرض فيها الكثرة والتعدد فكيف يصحُّ أن تحكي الذات الواحدة والصفات المتحدة، ولايحكي الواحد إلا الواحد والكثرة لاتحكي الوحدة.

وسياتي في الدروس الآتية إن شاء الله تعالى: أن المشاركة بين

الواجب والممكن في الوجود لاتستدعي تشبيه الممكن بالواجب، ولكن حذراً من الإشتراك بين العلة والمعلول والسنخية بينهما، فر ابو الحسن الاشعري، وابو الحسن البصري، وجماعة إلى الاشتراك اللفظي ليُصبح الوجود حقائق متعددة.

فنقول لهم: إن السنخية المرادة هي سنخية الشيء والفيء والظل لذيه، وإن كان تعلق المعنى الحرفي بالمعنى الإسمى من شرائط العلة والمعلول، وإلا لزم تعطيل العالم عن الموجد والنور الحقيقي الذي للعقول والنفوس والعناصر والعياذ بالله، لانا إذا قلنا: أنه تعالى موجود نفهم منه ذلك المعنى الواحد في جميع المصاديق وإن اختلفت تلك المصاديق شدة وضعفا، وإلا لفهم نقيض هذا المفهوم وهو مفهوم العدم، وكان الواجب والعياذ بالله عصداقه وإن لم نفهم من لفظ الوجود، والعالم، والقادر، والمريد، والسميع، والبصير شيئاً فقد عطلنا العقول عن الإدراك، وسقطت الكتب السماوية والآيات القرآنية من ذكر اسمائه الحسنى وصفاته العليا، وهكذا كافة الأذكار والأوراد وكانت مجرد كلام لامعنى له (۱).

<sup>(</sup>۱) أقول: إن ممالاريب فيه أن مفهوم الوجود مفهوم واحد لاتعدد فيه، وذلك حينما يكون بإزاء مفهوم العدم، لأن التحقق في مقابل اللاتحقق، والشيئية في مقابل اللاشيئية من المفاهيم التي لاتعدد فيها، ولا أعتقد أن هناك أحد من المشائين يعتقد أن مفهوم الوجود بإزاء العدم من المفاهيم المتعددة، لأن طرد العدم بما هو لا يُعقل تعدده بحسب المفهوم.

وليس هذا من قبيل العين بإزاء مصاديقها المتباينة، فهذا أمر بديهي لا يكون محلاً للنزاع وإنّما النزاع في المرتبة الثانية، وهي: هل أن هذا المفهوم الواحد المصدري الذي يحكي التحقق والثبوت والتقرر المقابل لعدم التحقق والثبوت والتقرر قادر أن يُثبت أن مايطابقه ليس إلا حقيقة واحدة مشككة ذو مراتب تختلف بالشدة والضعف، أو أن هذا المفهوم الواحد ليس له من القدرة سوى أن يحكي طرد العدم في مقابل العدم.

وبالجملة: كون حقيقة الوجود، والشيئية، والتقرر، والثبوت، وطرد العدم حقيقة واحدة مشككة ذات مراتب أمر وراء أصل المرحلة الأولى، فلاتكون المرحلة الأولى التي هي من البديهيات مثبتة لكون الحقيقة الوجودية واحدة ولانافية لها أيضاً، بل يحتاج الأمر في المرحلة الثانية إلى دليل خاص من وجدان أو برهان، أو يدعى بأن بعض الأدلة الشرعية تدل على وحدة الوجود نصا أو ظهوراً، كما استفاد ذلك بعض من كلام إمام الموحدين على عليه أفضل الضلاة والسلام، حينما قال:

(توحيده تمييزه عن خلقه، وحكم التمييز بينونة صفة لابينونة عزله) بمعنى: أن الوجود حقيقة واحدة، لكن الحق تعالى موصوف بالإستقلال والمكنات بالربط والتبعية، وكذا الحق بالاحدية والمكنات بالحدية والقصور، وأيضاً الحق بعدم المسبوقية بالغير والعلة والمكنات بالمسبوقية بهما.

فإن رجع النزاع إلى أنَّ مفهوم الوجود الذي هو بازاء العدم مفهوم واحد أو متعدد، كان الحق مع الإشراقيين؛ لان كون هذا المفهوم مفهوماً واحداً لاتعدد فيه من البديهيات الأولية، ولكن لاأظن أن بعض المشائين يقول بالتعدد في هذه المرحلة، وإن كان النزاع في كون هذا المفهوم الواحد

يكفي لإثبات وحدة الوجود.

وكون الأعيان الخارجية مصاديق حقيقة واحدة، مقولة بالتشكيك بكل مالها من التقرر الوجوبي والإمكاني، ففيه تأمل وكون الوجود الإمكاني عين الربط والتعلق بالوجود المستقل لا إنه مرتبط به، وإن المعلول عين التبعية للعلة لايكون أيضاً دليلاً على وحدة الوجود، ولا على عدم الوحدة أيضاً فنبقى، والادلة النقلية إن تم ظهورها أو كانت نصاً في المقام، ولم تعارض عاينافيها من الأدلة النقلية الأخرى.

ولعل الإقرار بالعجز، والإعتراف بأن الوجود الإنساني قاصر عن معرفة الحقيقة الوجودية، وإن النظر في أدلة الطرفين بجعلها من الأدلة الاستحسانية لإثبات وحدة الوجود أو عدمها أولى في المقام، وأين هذه الأدلة التي أقيمت على وحدة الوجود أو على عدمها من البراهين المحكمة الحكمية التي أقيمت على وجود الصانع وتوحيده، وكون المعلول محتاجاً الى علة وما شاكلها من الأدلة الأخرى.

وبناء على ماتقدم من التفصيل في المرحلتين الأولى والثانية، فلا تتوجه اشكالات القائلين بوحدة الوجود على بعض المشائين، من أن مفهوما واحداً كيف يُنتزع من حقائق متعددة؛ لأن المفهوم الواحد هو في المرحلة الأولى، وهذا مقام لاينازع فيه المشائون، كما وأن المفهوم الذي لايتبدل إذا تبدلت الخصوصيات هو مفهوم الوجود بإزاء العدم، وهذا مما لاريب في أيضاً.

ويجري النقاش أيضاً بالنسبة الى بقية الادلة، وتفصيل هذا البحث يأتي إن شاء الله تعالى في شرح شرح المنظومة للمحق السبزواري.

### تتمة

ظهر مما سبق: أن نفسية الوجود هي طرد العدم وسلبه، وان بعض المشائين زعم أن الوجود حقائق ومعان متعددة، وأن لفظ الوجود كلفظ العين، فما نعرفه من معنى الوجود ليس إلا عنواناً لتلك الحقائق فيشبه المقام معنى الشيء والممكن، فإن اطلاقهما على الجوهر والعرض وعلى كل موجود امكاني ليس كإطلاق معنى الإنسان على افراده، وإنما هو اطلاق عارض في الذهن على معروض في الخارج.

فإذن وجود الإنسان لايشبه وجود الحيوان، ووجود الحيوان لايشبه وجود البسم، ووجوده لايشبه وجود النفوس والعقول، وكلّها لايشبه وجود الواجب تعالىٰ.

أمّا مذهب الإشراقيين: فقد عرفته؛ وهو أن الوجود حقيقة واحدة مشككة، فإن لهم دعويين.

الأولى: أن الوجود حقيقة واحدة، والثانية: أن حقيقته ذات تشكيك.

امّا برهانهم على الدعوى الأولى: فحكم العقل من أن معنى واحداً كيف يُنتزع من معان متعددة، في حين أنّا نرى بالوجدان أن حقيقة الوجود تُنتزع من كلّ موجود عيني، كما يُنتزع مفهوم الإنسان من أفراده، كزيد، وعمرو، وهند لا كزيد، والفرس.

ونزيدك برهاناً في تسجيل الإشكال عليهم: أن هذا المفهوم الحاصل في الذهن لو طابق جميع الموجودات لكان الواحد في ظرف وحدته كثيرين كالكلي فلرف وحدته كثيرين كالكلي والجزئيات، لا أن الكلي يكون عين المتعددات والجزئيات بما لها من الخصوصيات والمفردات.

وأمّا برهانهم على الدعوى الثانية وهي: أن طبيعة الوجود مشككة، هو مانراه مشاهداً وجداناً من أن الوجودات في سلب العدم وطرده مختلفة، فترى الإنسان التام الجوارح غير الإنسان الناقص، والإنسان غير الحيوان والحيوان غير التراب، فالوجود نور حقيقي يطرد العدم يشبه النور الحسي في تعدد مراتبه من قوّة الضوء وضعفه، ومراتب كثيرة متوسطة بين الواجب والهيولى.

ويُعلم أن اختلاف مراتب الوجود في الشدة والضعف، والكمال والنقص، والسبق واللّحوق بنفسه، فهو متقدم بنفسه ومتاخر بنفسه أيضاً، وهو كامل بنفسه وناقص بنفسه كذلك، وهكذا قوي بنفسه وضعيف بنفسه، فللوجود وحدة يُعبِّر عنها الحكيم بالوحدة النورية.

اذن الوجود هو النور الحقيقي، وبه تُرفع الظلمات والاعدام، وليست وحدة الوجود وحدة من نسخ وحدات الماهيات، فإن للماهية وحدات مختلفة، منها وحدة جنسية كوحدة الحيوان، ومنها وحدة فصلية كوحدة الناطق، ومنها وحدة نوعية كوحدة الإنسان، ومنها وحدة عرضية كوحدة الضاحك والماشى للإنسان.

وليس الوجود مركباً من وجود وغيره، فالوجود الضعيف ليس مركباً من نفسه ومن عدم المرتبة الشديدة، ولا الشديد مركب من نور وشدة، وهي عدم المرتبة الضعيفة، وعليه فالوجود بنفسه شديد، وبنفسه ضعيف، وبنفسه متقدم، وبنفسه متأخر، ومابه الامتياز في الوجود عين مابه الاشتراك، كالنور الحسي يمتاز القوي منه بالنور ويشترك بالنور أيضاً.

ولمّا كان الوجود هذه فطرته وحقيقته، وكانت الماهيات حدوداً تلزم مراتب الوجود، كان الوجود مشككاً والماهية لاتقبل التشكيك؛ لأن الحدّ إذا خرج الى حدّ آخر خرج من ماهية الى ماهية أخرى.

#### «تنبيه»

قد يرتسم في الذهن أن الوجود إذا كان حقيقة واحدة مختلفة المراتب تقع المشابهة بين وجود الواجب وبين سائر الموجودات، ولكن التأمل الصحيح يشهد بعدم صحة هذا الخطور الذهني؛ فإن المشابهة والمثلية تستدعي الإتفاق في الحدود والطبيعة بين شيئين، كسوادين وبياضين فيتفقان في طبيعة السواد والبياض، ويختلفان في الفرد والوجود، لاطبيعة له ولا ماهية لتحصل المشابهة والماثلة.

فإذن لاتصح المشابهة في الوجود وتصح المشاركة، ولانعني بالمشاركة، مايفهمه الناس كمشاركة الضوء للسراج، وعليه فيبطل

شيئان: أحدهما المشابهة، والأخرى المشاركة بالمعنى المتعارف بين الناس.

فلنا دعوى معنى آخر نقر به ببعض التعبيرات والتقريبات، وهي وإن وافقت مرادنا من جهة، لكن تخالف المراد من جهات، وهي التعبير عن المقصود بالمشاركة؛ أي بمشاركة الظل لذيه، وتوضيح المراد:

أن طرد العدم معنى واحد وليس معان متعددة، وصدق هذا التعبير على وجود الممكن والواجب ضروري، ودفعاً للتأثير بلامشاركة نقول: الوجود الإمكاني يطرد العدم، فيشارك الواجب في هذا الأمر لا أنه شبيهه أو شريكه في وجوده، فالحطب المحترق مثال النار لا مثيلها وآيتها لاشبيهها، وفرق واضح بين المثال والمثيل، وبين الشركة في أصل طرد العدم؛ لتحقق عنوان لايصدق سلب الربط، وبين كون الممكن شبيهاً بالواجب، فلاتشبيه بين ماذاته التقوم بالحدود، وبين ماذاته آبية عن عروض الحد.

وإجمالاً نقول: المراد هي الشركة المحضة، وهي أن لايكون سلب الربط ليلزم تعطيل الواجب عن الإيجاد، لا أن الشركة حقيقية أو المشابهة تامة، وهذه الشركة التي عبرنا عنها بالظل للشخص تخالف مقامنا من جهات عديدة؛ فإنها تستدعي الإنعكاس في الشيء وحكاية للصورة، وان الجميع من سنخ الامكان.

فإذن المراد من التمثيل فقط أن لايكون بينهما سلب الربط.

ويتضح لك أيضاً أن وجود الممكن واطلاق الوجود عليه من جهة الخلق والمثال، لا أنه الوجود حقيقة، والوجود ليس إلا وجوداً واحداً حقيقياً هو الله تعالى، وهذه الوجودات روابط محضة لا إنها أشياء ترتبط به تعالى، فإنها لاحقيقة لها إلا باظهارها منه وقيامه عليها قيام ايجاد وتكوين، فهي لمعاته واشراقاته، فنفسيتها متقومة به سبحانه، لا أنها مضافة ومنسوبة اليه تعالى.

ويقصدون بالربط والمشاركة كونها مثاله لامثيله، وهو ما لوّحنا به من كونها صرف روابط ومعان حرفية.

\* \* \*

### المبحث الرابع زيادة الوجود على الماهية

أن الماهية مع الوجود شيئان متغايران في الذهن، فقد يتصور الإنسان الماهية غافلاً عن الوجود، وقد ينعكس الأمر فيتصور الوجود غافلاً عن الماهية، وإذا تحقق أحدهما في الذهن دون الآخر، ولو بحسب التعمل الذهني، وهو عدم الإعتبار للوجود الذهني، إذا لوحظت الماهية لا إعتبار العدم فلابد من تغايرهما وتعددهما.

وهنا برهانان آخران يشبهان البراهين الأصولية:

أحدهما: أنه تقول لاشيء من الماهية في مقام التصوّر بوجود ولإشيء من الوجود بماهية، فيصح سلب أحدهما عن الآخر.

ثانيهما: أن حمل الماهية وأجزائها ذاتي لها، بخلاف حمل الوجود على الماهية، فإنه محتاج الى الوسط والدليل(١).

<sup>(</sup>١) وهو الأوسط في الاقيسة؛ لان الوسط هو السبب لثبوت الاكبر للصغر، فيكون عليه قوام الدليل، فمثلاً يُقال: العالم حادث، فنقول: لِمَ

أمّا في الخارج والعين، فنفس الماهية نفس تحقق الوجود فهي متحققة بتحققه، فالوجود متحقق بنفسه والماهية متحققة بتوسطه(١).

قد ينسبق الى الذهن بدواً: أن وساطة العروض للماهية بسبب الوجود، نظير الأمور الخارجية في توسيط بعضها لبعض، ففي بعضها يحتاج المقام لأمر ثالث كحركة زيد بتوسط حركة السفينة، وأخرى يحتاج الى وجود رابط كقولنا: الجسم أبيض، فإن حمل أبيض على الجسم يحتاج لنسبة وربط أو أمر خارج يربط شيئين لم يكن بينهما ربط، كالماء حار بتوسط الأمر الاجنبي وهو النار، لكن التامل الصحيح يقضي بأن توسط الوجود في تحقق الماهية خارجاً ليس كما ذكرنا من الوساطة، بل مِن أكمل مراتب

ذا؟ فيقال: لانه متغيّر، فالتغير الذي ياتي بعد كلمة (لانه) كما قبال الشيخ الرئيس: الوسط مايُقرن بقولنا (لانه).

وامّا ذاتي الشيء كالحيوانية والناطقية للإنسان فإنها بيّنة الثبوت للإنسانية، لايصح سلبها عنه، فلايُقال: الإنسان ليس بإنسان، أو الإنسان ليس بحيوان ناطق، فكما لايصح سلب الشيء عن نفسه لايصح سلب ذاتياته عنه، وهي أجناسه وفصوله.

(١) هذا بناء على أصالة الوجود في بابي الاصالة والجعل؛ أي أن الوجود هو الاصيل، والماهية أمر اعتباري، يُنتزع من منشأ انتزاعها وهو الوجود، وكذا في باب الجعل، بمعنى أن الجعول من قبل الحقِّ تعالى هو الوجود الإمكانى، والماهية مجعولة بالتبع لجعل الوجود بالجعل البسيط.

### الربط والإتحاد، فهي هو خارجاً وإن غايرته واقعاً ومفهوماً (١).

(۱) الوجود زائد على الماهية في الذهن تصوراً بتحليل وتعمّل من العقل؛ لأن في حاق الذهن أيضاً الوجود والماهية شيء واحد، فهما متحدان كما هما كذلك خارجاً؛ لأنه لولا تحقق الماهية بالوجود الذهني لما أمكن تصورها، فكونها وجودها بتبع الوجود بالجعل البسيط خارجاً وذهنا فبجعل الوجود بسيطاً بالذات يكون جعل الماهية بسيطة بالعرض، أي تكون الماهية متحققة بالتبع.

وهذا كله بناء على القول بأصالة الوجود، فأذن ليس هنا واسطة ثبوتية بالنسبة الى الماهية، والواسطة العروضية المتحققة هي من أشد أقسام الوسائط العروضية خفاء.

\* \* \*

## المبحث الخامس الوجود الخاهني

اضطربت كلمات أهل الفن والكناعة في الوجود الذهني، فعن جماعة إنكاره بتاتاً، وقالوا: ليس هو إلا إضافة النفس نحو المعلوم، فلا وجود له، وعن آخرين: إنه شبح الموجودات وليس نفس ماهيات الأشياء تحضر في الذهن، وعن بعضهم أنّه: موجود حقيقي مظروف في الذهن.

وذهب أكثر الفلاسفة الى أن له وجوداً حقيقياً، قائماً بالنفس، طارداً للعدم، صادراً عن النفس صدور المعلول عن علّته، وهذا الوجود صرف صورة لا مادة لها.

إذا عرفت ذلك فاعلم: أنّه لايسعنا إنكار الوجود الذهني؛ لأنّا نتصور أشياء لاحقيقة لها خارجاً، كتصور الكلّي العقلي، ونتصور أيضاً الأمور المعدومة كبحر من زئبق، وأنياب أغوال، ونتصور أشياء محالة كاجتماع الضدّين والنقيضين، وأن اجتماعهما محال خارجاً، وهذه ليس لها وجود إلا في الذهن.

ولا تتوهم أن الوجود الذهني لو كان له حقيقة لاجتمع الضدّان والنقيضان والمشلان في الذهن، وكانت النار محرقة للذهن، والماء مبرداً له، والجبال الشامخه حاصلة فيه وهلّم جرا، فإن الأمر أوضح من هذه التشكيلات؛ لأن الوجود الذهني ليس له مادة لتردّ هذه الأمور، فإنه كما أشرنا إليه وجود صورة مجردة قائمه بالنفس قيام إيجاد وصدور، ومثل هذا الوجود ليس فيه تزاحم وتضادّ، أو تمانع وتناقض، ولاتترتب عليه آثار المراد من الإحراق والبرودة، والطول والتجسم الخارجي؛ فإن نشأة الذهن ليست كنشأة الخارج.

وأعلم: أن هذا الوجود وإن كان في الأذهان الساذجة أمّا لا وجود له وأمّا أن له وجوداً ضعيفاً جداً، ولكن لو تاملت بعين البصيرة لرأيته وجوداً حقيقياً وطارداً للعدم، بل ربما كان الوجود الذهني أوسع وأقوى وأشد من الوجود المادّي؛ فإن ذوي الهمم العالية والعقول الكاملة يعملون الاعمال الخارقة للعادة بنفس هممهم وتصوراتهم، لما أودع الله تعالى في نفوسهم تلك الإرادات والتصورات النفسية.

وكثيراً ماتقتل الواهمة وتنعش المتخيلة، وتبرىء الجسم الآمال الذهنية من قول طيّب أو رجاء نفسى.

وهذه التصورات للنفس معلولاتها ومعمولاتها تُنشِئُها النفس بتوسط الحواس الظاهرة كالسمع والبصر، أو الباطنة كالمتخيلة والواهمة.

ولايقصد أرباب الفن وأعلام الصناعة أن النفس موجود حقيقي، وهي التي أفاضت الصورة، فإن ذلك غير خفي على أمثالهم من أن الموجر والمكون للأشياء وجوداً وفعلاً وتصوراً ليس إلا الله تعالى، والنفس مجاري تلك الصور ومحال مشيئة الله تعالى في فيضه كما سيأتي إن شاء الله نظيره في العقول والأفراد الكاملة، كالنبي وأهل بيته عليهم الصلاة والسلام، في توسطهم للأشياء تشريعاً أو تشريعاً وتكويناً معاً.

فاتضح لك إذن: ان هذه الصور معان حرفية للنفس، قائمة بها قيام الوجودات الإمكانية بالواجب تعالى، ووجودها في النفس عين ربطها، وهذا المعنى الحرفي والإشراق العلمي هو نفس العلم، لا أن الإشراق والإرائة عين المعلوم؛ لأن الأشياء معلومة بتوسط هذه الصور، فهي المعلوم بالذات والشيء معلوم بالعرض، وان النفس عين هذه الصور في مقام تنزلها وظهورها.

فإذن الصور هي عقل، وعاقل ومعقول، وعلم، وعالم ومعلوم.

فالنفس واحدة، وبعين وحدتها لها مراتب كثيرة في مقام ظهورها وإشراقها، وهذه الإشراقات مقام تفصيل النفس، والنفس مقام جمع هذه الإشراقات وضمها،

ومراد أكابر الفن وأساطين العلم من إتحاد العقل والعاقل والمعقول، هو مقام الوحدة في الكثرة والإجمال في التفصيل، ومقام الكثرة والتفصيل في جمع الوحدة والبساطة، وليس

غرضهم اتحاد العقل والمعقول مفهوماً وخارجاً، فإن ذلك لايُنسب لعاقل فضلاً عن أكابر المعقول.

وليُعلم أنّه لايسع أحد إنكار الوجود الذهني، كما لايسعه تحقق وجود مظروف في النفس وآخر قائم بها، فإنه ليس في النفس شيئان.

وأمّا القول بالشبح، فإن أرادوا أن الوجود الذهني ظل للوجود الخارجي فنعم الوفاق، وإن أرادوا أن مفهوم الشيء لايخطر في الذهن فبداهة العقل تكذّبه.

وهكذا ليُعلم أن من قال: أن الوجود الذهني شأن من شؤون النفس ولمعانها فهو حق، ولايثبت القائلون بالوجود الذهني أكثر من هذا المقدار، فإن كان غرضهم أن الوجود الذهني معنى حرفي ووجود رابط للنفس، فهذا لاريب فيه، وإلا فهو ممنوع أشد المنع لما أسلفناه من قصور النفس.

وان ذوي النفوس الكاملة بمجرد إرادتهم وتصوراتهم تتكون أشياء خارجية.

### طاطعيبه بمنينه عظها

قالوا: أن العلم من مقولة الكيف، وقالوا أيضاً: ان العلم عين المعلوم خارجاً، والمعلوم تارة يكون جوهراً، وأخرى كماً وكيفاً ووضعاً وجدة إلى آخر المقولات، فيلزم اندراج المقولات تحت الكيف وصيرورتها مصاديق مقولة الكيف.

ودفعها جماعة بانكار الوجود الذهني أصلاً، أو كونه شبح الخارج لانفس الجوهر وسائر المقولات، أو ينقلب الجوهر وسائر المقولات في الذهن كيفاً.

ولكن جميع الوجوه باطلة إذ الشيء يحضر بنفسه وماهيته في الذهن، وإنكار الوجود الذهني أو كونه شبحاً أو انقلاب حقيقته لا وجه له؛ لأنه وجود حقيقي ولاتنقلب الماهية والمفهوم، والذي ينقلب هو الوجود.

فالحق في الجواب ما أسسه صدر المتألّهين وفيصّله بعض المحققين، وبيانه:

أن الصور العلمية كيف بالذات وبالحمل الشايع الصناعي، والجوهر المعلوم كيف بالعرض وجوهر في الذهن وبالحمل الأولي الذاتي، وللعلم حثيثية تعلق الصورة مع ذيها، فالجوهر جوهر بالذات وهو كيف بالعرض ولا منافاة اذا اختلف الذاتي والشايع

الصناعي، وبالذات والعرض والمنافاة إنما تكون في الحمل الشايع، أما في الصورة الذهنية أو في الخارج.

هذا كلّه في الوجود الذهني، وإلّا فقد يكون العلم صرف حقيقة الوجود كالواجب تعالى، وجوهراً عقلياً كالعقول، فيخرج عن مقام التصورات، فافهم واغتنم فهو أحرى بأن يُحتفظ به(١).

(۱) قـالوا: الماهيات تارة توجد بوجود خارجي فتكون أعياناً خارجية، وأخرى تُوجد بانفسها بوجود ذهني فتكون صوراً ذهنية ومعان حرفية تابعة للنفس.

ونُسب الى بعض كما ذكر الوالد (قده) إنكار الوجود الذهني، وأن العلم إضافة بين النفس والمعلوم، ولكن رُدّ بالعلم بالمعدوم فإنه لايُعقل إضافة النفس للمعدوم، وكذا بعلم النفس بذاتها لعدم تحقق الاضافة في هذين المقامين.

وقالوا: ان سبب إنكار الوجود الذهني او القول بالشبح وعدم القول بحضور الأشياء بانفسها في الذهن، إنما كان حذراً من توجّه اشكالين أشار إليهما المحقق صاحب المنظومة السبزواري بقوله:

فجوهر مَع عَرض كَيف اجتَمع أم كيف تحت الكيف كلّ قَد وَقع وتفصيل الأجوبة مذكور في الكتب المطولة، أعرضنا عن التفصيل ههنا تناسباً مع اختصار المتن وسنوضحها إن شاء الله تعالى في شرح شرح المنظومة للمحقق السبزواري(قده).

وأن من جملة الأدلة على الوجود الذهني، إن لم نقل أن الوجود الذهني من البديهيات هو ما قالوا: أنّا قد نحكم حكماً إيجابياً على مالا وجود له في الخارج كقولنا: بحر من زئبق بارد بالطبع، ومعلوم أن القضية

الموجبة تحتاج الى موضوع؛ لأن ثبوت شيء لشيء فرع ثبوت المثبت له، وإذ ليس في الخارج فهو في الذهن.

ومنها: أن صرف الشيء جوهراً كان أو عرضاً يمكن تصوره، كإدراكنا لحض الانسانية أو البياضية، بغض النظر عن كل اللوازم والعوارض، ومن المعلوم أن الشيء بصرافته لم يوجد في الخارج؛ لأن الموجود في الخارج الشيء مع بعض القيود، إذن هو في موطن آخر وهو الذهن.

ومنها: أنّا قادرون أن نتصور بعض الأشياء بنعت الكلّية، كالحيوان الكلّي، ومن المعلوم أن الانسانية الكلّية الصادقه على زيد وعمرو وهند يُشار إليها ولو عقلاً، والإشارة إلى المعدوم المطلق محال، والإنسانية بنعت الكلّية لاتوجد في الخارج؛ لأن الشيء مالم يتشخص لم يوجد، فإذن الإنسانية الكلّية في موطن آخر وهو الذهن.

واعلم أنه إذا قيل: أن الوجود الخارجي هو منشأ الآثار لا الوجود الذهني، فليس المراد أن ماكان من شأن الوجود الذهني لا أثر له، بل المراد أن ماكان من شأن الوجود الخارجي من الآثار لاتترتب على الوجود الذهني، وإلا فللوجود الذهني آثار كثيرة تترتب عليه.

وقالوا: أن قيام الصور الذهنية بالذهن قيام صدور لا حلول؛ بمعنى أن الذهن نسبته الى هذه الصور هل هو نسبة العلّة الى المعلول أو القابل الى المقبول، كالجسم القابل بالنسبه إلى البياض، فاختاروا العلّية والصدور لا القبول والحلول، أي أن النفس علّة لحدوث الصور باذن الله تعالى.

ولكن نُسب الى بعض المشائين أنه يقولون: بأن الصور حالة في النفس؛ لانهم يصرحون بأن العلم هوالصورة الحاصلة من الشيء في الذهن، ولكن الانصاف قاض بأن أمثال هذه العبارات لا يمكن أن يُستفاد

منها، إن النفس قابل للصور لا فاعل.

والظاهر أن محل النزاع هي الصور الجزئيه الحسية والخيالية لا الكليه المعقولة؛ لأن الظاهر من عبارات الحكماء أن الصور الكلية تفاض من المبادىء العالية على النفس لمشاهدة أرباب الانواع عن بُعد كما عليه الاشراقيون، أو للاتحاد مع العقل الفعّال كما عليه المشائون.

وقد ذهب أكثر الفلاسفة الى أن الماهيه تتحقق في الذهن والخارج بنفسها، بخلاف الوجود فان الخارجي منه يختلف عن الذهني.

وقالوا أيضاً: إن إطلاق الكون والتحقق على الماهية وصف بلحاظ حال المتعلق وهو الوجود بناءاً على أصالة الوجود واعتبارية الماهية.

أقول: إن كون الماهية تتحقق بنفسها في عالمي الذهن والخارج، بعد كونها أمراً اعتبارياً منتزعاً مما بإزائها من الأمر العيني فيه تأمل، إذ كيف يُعقل تحقق الأمر الاعتباري النفس الأمري بنفسه في العالمين الخارجي والذهني، في حين أن ما كان من الأمر الاعتباري تابعاً للوجود الخارجي ان لاينفك عنه، فلا يُعقل مع كونه حداً واعتباراً قائماً بالوجود الخارجي أن يكون بنفسه حاصلاً في الذهن، بل لابد من القول بأن ماكان من الاعتبارات النفس الأمرية شأن من شؤون الوجود الخارجي تابعة له، وما كان منها من شأن الوجود الذهني هي تابعة له أيضاً لاتنفك عنه، وإنما يكون الوجود الذهني بما له من صفاء ونورانية التجرد على مراتبه حاكياً ومرآة لنفس الأمر والخارج.

فالوجودات الذهنية بماهياتها تحكي الوجودات الخارجية بماهياتها أيضاً، وعلى قدر قوّة النفس وسلامه الحواس يكون التطابق، والمرآتية لعالم الخارج بمراتبه الحسية والخياليه والوهمية والعقليه.

هذا كلّه مماشاة مع القوم، وإلاّ فاقول: إن الوجود في عالم الإمكان والتقدير والحدود لابد وأن يتحقق بحصص وتعينات خاصة كلّ تعيّن متوقف على مرتبته، وأن كون كلّ وجود في عالم الامكان يتحقق بقدر وجودي خاص يمتاز به عن غيره، ليس شيئاً يزداد على أصل ذلك الوجود الامكاني، ليقع الترديد بأن الأصالة لأيهما كما قالوا في بحث أصالة الوجود أو الماهية، فإن مابه الامتياز في عالم الوجود عين مابه الاشتراك.

فإذا اتضح هذا نقول:

كما أنه ليس من المعقول أن يكون الوجود الخارجي ذهنياً، كذلك ليس من المعقول حصول ماهية الشيء الخارجي بنفسها لدى الذهن؛ لأن الماهيات هي المراتب الوجودية، ومرتبة الشيء عين الشيء لاتنفك عنه، وكما أن الوجود في عالم الذهن يختلف عن الوجود في عالم العين، كذلك المرتبة الوجودية الذهنية وهي الماهية للصورة الذهنية، تختلف عن المرتبة الوجودية العين،

وبالجملة: الماهيات هي المراتب الوجودية في عالم الامكان، وليست نفاد أمر أو مفهوماً من المفاهيم، وليس القول بعدم حضور ماهية الاشياء بانفسها في الذهن قولاً بالشبيه، بل من باب انكشاف وحضور عالم لدى عالم آخر بمرتبة من مراتبه الوجودية، فاذا قيل: الانسان حيوان ناطق، بناءً على أن الحيوانية الناطقية حقيقة الجنس والفصل القريبين لا أنهما من أخص اللوازم، فانه يُراد بالحيوانية الناطقية مرتبة خاصة من الوجود في عالم الامكان لها في عالم التجرد والمثال، مرتبة من التحقق تحكيها بكل واقعها، كما وأن لعالم الامكان عند علته أزلاً مرتبة هي واقع العالم الربوبي والقيومية الذاتية التي هي منشأ الفعل والظهور.

فاتضح أن ما يحصل في الذهن وجود بمرتبة خاصة، يحكي الواقع العيني الخارجي، بل نفس الأمر، وتكون الحكاية والكشف على قدر قوة النفس وسلامة الحواس وقد تضعف النفس فيصل أمرها إلى مرحلة الجهل المركب، فكل ماهية لاتقبل إلا وجوداً واحداً، فلا يُعقل تحققها بنفسها في عالم العين والذهن معاً، حتى ولو قلنا بمقالة المشهور، وقد نعبر بان للشيء ظهورات في العوالم المختلفة، ظهور في عالم العقل، وظهور في عالم المثال، وظهور في عالم الحس والمادة، ولكن ليس معنى هذا وحدة العوالم، وكون الشيء هو هو وبكل واقعه، وإلا للزم بعض المحاذير في العالم الربوبي والعلم الإلهي أزلاً وبعد خلق عالم الامكان.

وبالجملة: فمن المسلم لدى الجميع أن الوجود الخارجي لا يحصل بنفسه لدى الأذهان، وإذا امتنع كون الوجود الخارجي ذهنيا، امتنع حصول ماهيته بنفسها لدى الذهن أيضاً؛ لان الماهيات هي الحصص الوجودية، بلحتى ولو قلنا انها أمور اعتبارية وحد للوجود الإمكاني، فإن حد الشيء قائم به لا ينفك عنه، نعم لعالم الذهن قابلية اشراق يحكي ويطابق العوالم الشلاث الحس والمثال والعقل، كما وأن حضور الاشياء والمعلولات عند علتها أزلا وبعد الخلق، ليس معناه حضور أشباحها هناك، وإن كان العلم أزلا عين الذات فإن العلم بمنشأ الشيء وعلته علم بالمعلول، وليس هذا العلم حضور صورة من باب العلم الحصولي؛ لأن العلم بالصور قصور يحكي تأخر حضور المعلول.

ومن الجدير بالذكر أن يُقال: أنه من البعيد جداً أن رجالاً قضوا حياتهم في البحوث الحكمية أن يقولوا: أن العلم هو محض الاضافة، ليرد عليهم ماتقدم من الإيرادات، بل لعل مرادهم من الإضافة اشراق النفس وإينجادها للصور العلمية، طبقاً لما هو في نفس الأمر والواقع، وإن كل علم لم يكن محض إضافة الى نفس الأمر والواقع كان خيالاً ووهماً، ولذا قالوا: العلم إضافة الى المعلوم، وإلا لو لم يكن مضافاً وبإزاء نفس الأمر لم يكن علماً، وعلى هذا لم يكن مقصودهم إنكار الوجود الذهني بل إثباتاً له مقيداً بمطابقة نفس الأمر ليكون علماً لاجهلاً.

ولو رجع كلام بعض الحكماء الى إنكار هذه الصور الذهنية لكان انكاراً للبديهيات، ولكن التعابير بالأخص الحكمية لدقتها قد تعطي في بعض الاحيان ماليس مراداً، كما يُشاهد ذلك في مثل ماهو المراد من التشكيك أو الوحدة للوجود، وكون الواحد لايصدر منه إلا الواحد.

بل أقول: من المستبعد جداً أن يذهب البعض الى التشكيك بمعنى السفسطة على مافسرت به، الذي يأباه كل عقل سليم، لكن لما وقع الشك من بعض أهل التحقيق في قابليات أنفسهم لاصابة الواقع ونفس الأمر في عالم الحس والمثال والعقل، لما ثبت من خطأ الحس في عشرات المصاديق، فضلاً عن الخطأ في عالمي المثال والعقل، ظن آخرون أنهم يُنكرون الحقيقة ويترددون في كل شيء حتى شك أنفسهم.

وإن كنت لا أنكر أن في كل فن شذاذاً قد ينكرون أبده البديهيات لاعوجاج في السليقة، لكن مهما أمكن حمل التعبيرات على المعاني المعقولة، كان أولى من المبادرة الى النقد، إلا أن يكون باب الحمل على المعاني الصحيحة مسدوداً.

واعلم أن المراد من اتحاد العاقل والمعقول هو اتحاد العالم والمعلوم في المراحل الأربع، الحسّ والخيال والوهم والعقل، ولكن صدر المتالّهين جعل المراحل ثلاثاً؛ حيث ذهب الى أن التوهم هو العقل السافل.

ومن المعلوم أنه لايُراد من اتحاد العاقل والمعقول اتحاد العاقل مع الامر المعقول الخارجي وهو المعلوم بالعرض.

وقبل الورود في البحث مقدمة نقول: أن في المقام أموراً مختلفة: منها: وجود العاقل وماهيته.

ومنها: وجود المعقول بالذات وماهيته وهي الصورة الذهنية.

ومنها: وجود المعقول بالعرض وماهيته وهو الوجود الخارجي الذي حصلت صورته في الذهن.

ومنها: وجود المعلوم بالعرض.

ثم نتساءل فنقول: الاتحاد المقصود اثباته واقع بين أي من هذه الامور؟ لأن المدرك والعالم سواء كان في مرتبة العقل أو الوهم أو الخيال أو الحس هو النفس الناطقة، ومن المعلوم أن النفس الناطقة لها ماهية ووجود وهي المعبّر عنها بالعاقل، وكذا المعقول بالذات وهي الصورة لها ماهية ووجود، كما وأن المعلوم بالعرض هو الوجود الخارجي؛ لأن كلّ ممكن زوج تركيبي من ماهية ووجود، وعندئذ نقول:

المراد من اتحاد العاقل والمعقول اتحاد وجود العاقل ـ وهي النفس ـ مع وجود المعقول بالذات ـ وهي الصورة الذهنية ـ؛ بمعنى أن تلك الصورة هي النفس وتجلّياتها.

ووجود المدرك - بالكسر - متحد مع وجود المدرك بالذات، بنحو الكثرة في الوحدة، والوحدة في الكثرة، فإن الصور على اختلاف مراتبها الاربع وتكثّرها لكن النفس تعمّها جميعاً، فمع كلّ هذه التكثرات هناك وحدة تلحظ وهي وحدة النفس، وهذه هي الوحدة في الكثرة، كما وأن التكثرات تتوحد في وحدة النفس، فالنفس مع كونها شيئاً واحداً ووجوداً

متشخصاً خاصاً، هي عقل ووهم وخيال وحسّ، وهناك براهين أقيمت على اتحاد العاقل والمعقول، منها:

انه بناء على كون التركيب بين المادة والصورة اتحاديا لا انضمامياً، فالنفس في مرتبة العقل الهيولاني، وهو مرتبة محض القبول للادراك الذي هو قبل مرتبة العقل بالملكة والعقل بالفعل والعقل المستفاد، تكون كالمادة بالنسبة الى الصور الذهنية، فتصبح النفس والصورة بناءاً على كون التركيب اتحادياً شيئاً واحداً؛ لأن هذا الإدراك هو النفس بمرتبة من مراتبها.

وهناك برهان آخر أشار إليه صدر المتألّهين من طريق التـضايف، أعرضنا عن ذكره للإختصار.

وبالجملة: تكون النفس في كلّ مرتبة متحدة مع تلك المرتبة؛ أي النفس في كلّ مرتبة مع الصورة في تلك المرتبة.
المرتبة.

## المبحث السادس الممقولء الثانوي

اعلم أن عسروض شيء لشيء، تارة: يكون العسارض والمعروض في الخارج كسواد الجسم وهذا يُعبَّر عنه معقولاً أوّلياً؛ أي وقع في التعقّل الأولي، وأخرى: يكون العارض والمعروض والعروض في الذهن كعروض الذاتية والعرضية للكلّي في الذهن، وهذا يُسمى معقولاً ثانوياً عند أهل الميزان؛ لانه وقع في التعقّل ثانياً.

وثالثه: يكون المعروض في الخارج واتصافه بالإنسانية في الذهن، ويُعبَّر عن هذا الشق والشق الذي عليه اصطلاح المنطقيين معقولا ثانويا باصطلاح الفلاسفة؛ لأن كلّ ماوقع في العقل ثانياً فهو ثانوي وإن تعددت صوره في الترتيب.

وقد توهم بعضهم أن المعقولات الثانوية مختصة بمصطلح علماء الميزان، وهو ماكان العارض والمعروض والعروض في الذهن، ولكن من المعلوم أن مصطلح الحكماء وهو الاعم مما

اصطلح عليه أهل الميزان، فإن ما كان المعروض في الخارج واتصافه بالعارض في الذهن فإنه أيضاً وقع في التعقّل ثانياً، وقد تعرّضوا في المقام لأمثلة: منها إتصاف الشيء الخاص بالشيئية العامة والماهية بالامكان في الخارج، ولكن العروض في الذهن ولامر لايحاذيه شيء في الخارج والوجود العيني، لان الامكان سلب الضرورتين، ولو كان عروض الامكان للماهية مثلاً يقع في الخارج بعنى ماكان الخارج ظرفاً لوجوده لا لنفسه كالوجود الرابط، فان الخارج والعينية ظرف لنفسه لا لوجوده، وإلا للزم التسلسل إن كان وجوده في الخارج فانه يحتاج أيضاً الى عروض، وهكذا الكلام في الثانى والثالث.

وأمّا يستدعي الخلف اذ ما كان الخارج ظرفاً لنفسه صار الخارج ظرفاً لوجوده وهو خلف الفرض.

وأمّا يستدعي خلو الشيء عن المواد الشلاثة من الوجوب الغيري والامكان والامتناع، وكالابوة لزيد فإن العروض في العقل وإن كانت الابوة لزيد في الخارج، وأخرى يكون الشيء عارضاً ومعروضاً في العقل كالكلّية للماهية الذاتية والعرضية(١).

<sup>(</sup>۱) توضيحاً للمطلب اقول: كلّ مالم يكن في التعقّل في المرحلة الأولى يقال له: معقول ثانوي، سواء كان في المرحلة الثانية أو الثالثة، وهكذا فإن النوعية وإن كانت تأتي في المرحلة الرابعة من التعقّل، ولكنها بحسب الاصطلاح يُقال لها معقول ثان، فالانسانية معقول أولي لانها أوّل ماتتصور، ثم تُعرض على الإنسانية الكلّية وهي المعقول الثانوي، ثم

الانسان الكلّي يُنسب الى افراده لنرى هل الإنسانية ذاتية للأفراد أم لا؟ فالذاتية معقول ثالث، ثم ننظر هل هذه الذاتية تمام الذات أو جزء الذات، فنراها تمام الذات وهي النوعية وهو معقول رابع.

ثم إن كان عروض العارض على المعروض في الخارج، وكذا اتصاف المعروض بالعارض في الخارج، كاتصاف الجسم بالسواد فهو معقول أولي باصطلاح الفلاسفة والمناطقه معاً.

وإن كان عروض العارض على المعروض واتصاف المعروض بالعارض كلاهما في الذهن، كاتصاف الانسانية بالكلّية فهو المعقول الثاني المنطقي.

وإن كان عروض العارض على المعروض في الذهن، ولكن اتصاف العارض بالمعروض في الخارج، كاتصاف زيد بالابوة فإن هذا وما كان بحسب الاصطلاح معقولاً ثانياً منطقياً يُقال لهما معقول ثانوي فلسفي؛ لان المعقول الثاني الفلسفي اعم من المنطقي.

### الجبحث السابع الأحمهام السلبية للوجود

للوجود أحكام سلبية وهي أمور:

احدها: أن الوجود ليس بجوهر؛ لأن الجوهر ماهية إذا وجدت في الخارج كانت لافي موضوع، ومن الواضح أن الوجود ليس من سنخ الماهيات، ولابأس بشرح عباراتهم، وهي: (أن الجوهر ماهية إذا وجدت. . . الخ).

فإن غرضهم ليس من حيث الوجود، فإن الوجود لايكون من سنخ الماهيات أصلاً، وإنما غرضهم أن الماهية التي تحد الوجود الذهني والخارجي، فمعرفة كونه جوهراً أن يكون وجوده لا في موضوع وإنّما هو نفس الموضوع، وإن احتاجت الماهية الى موضوع فعرض.

وببيان أوضح: إن الوجود الذهني ليس له حظ بأن يتصف بالجوهرية ولو بالعرض؛ لأن المنظور في الجواهر والاعراض أمّا موجود أو حيثية موجود خارجي، والوجود الذهني عنوان انتزاعي

لهذا الوجود، وليكن على ذكر منك، فإنه نافع في باب الوجود والجواهر والاعراض.

ثانيها: أن الوجـود ليس بعـرض؛ لأن العـرض من سنخ الماهيات، وثانياً العرض يحتاج في تقوّمه إلى موضوع والوجود مقوّم الموضوع.

فاذا رأيتهم يقولون وجود جوهر أو عرض، فغرضهم أن الوجود يتصف بالجوهرية والعرضية بالتبع، والعرض لا بالإصالة لسراية أحكام أحد المتلازمين الى الآخر، وقد عرفت أنه أشد أنحاء الملازمة، بل لايقال أنه من باب اللازم؛ لانه لا اثنينية في البين إلا بتحليل عقلى، فبالوجود تتحقق الماهية.

ثالثها: أن للوجود نقيضاً وهو العدم، وليس له ضدّ ولا ند؛ أمّا أنه لاضد له فلان الضدين أمران وجوديان يتعاقبان على موضوع واحد داخلان تحت جنس قريب، ومن الواضح أن الوجود لا يحتاج الى موضوع ولا يدخل تحت جنس قريب أو بعيد.

وأمّا أنه لا مَثلَ له، فلأن المثلين أمران اشتركا في الماهية ولوازمها، واختلفا في الفردية فقط، والوجود لاطبيعة له، فإذا فرضت شيئاً وكان متحققاً فليس إلا الوجود.

رابعها: أن الوجود لايكون جزء من غيره ولاغيره جزء منه، فان غيره ليس إلا العدم، ولايكون جزء من العدم، ولايكون العدم جزء منه؛ لأنه نقيضه وأحد النقيضين لايكون جزء من

#### حقيقة نقيضه (١).

(۱) المراد من الاحكام السلبية بما يرجع الى سلب السلب، فالوجود بما هو ليس بجوهر ولاعرض لانهما من شأن الوجود الامكاني، والوجود بما هو وجود لم يتقيد بعالم الامكان والحاجة، وإن كانت الماهيات هي مراتب التعين في عالم الامكان والوجود بما هو هو حقيقة طرد العدم بما يعم الواجب والممكن.

فالوجود بلحاظ حصصه وتعيناته الخاصة في عالم الامكان هو جوهر أو عرض، وبلحاظ مقابلته للعدم بدون هذه الملاحظة يُعبَّر عنه بالوجود، سواء كان واجباً أو ممكناً، وأما على المشهور: فالوجود قسيم الماهية والجوهرية والعرضية من شأن الماهيات لا الوجود.

وبالجملة: إذا نظرنا إلى التحقق في مقابل اللاتحقق، قلنا الوجود بإزاء العدم، وإذا نظرنا الى المراتب الوجودية مستقلة كانت أو رابطة قلنا واجب أو ممكن، فتكون لانهاية التحقق هي المرتبة الإلهية، والتحققات الخاصة هي المراتب الإمكانية، وقيد الانسانية أو الحجرية من القيود البيانية الكاشفة عن مراتب التشخصات في عالم الامكان.

والوجود لاجنس له؛ لانه لايُتصور ماهو أعمّ منه حتى يكون جنساً له، وإذا لا جنس له لا فصل له ولا ماهية نوعية، فلايكون له مثل.

### المبحث الثامن تمايز الماهيات والوجود

تمايز شيء عن شيء آخر:

أمًا أن يكون بتمام ذاتيهما، كالاجناس العالية كالجوهر والعرض، والعرض الى كم وكيف، ووضع وفعل، وانفعال الى آخر المقولات.

وأمّا أن يكون بجزء الذات، كالإنسان والفرس فان تمايزهما بالفصل، فيختص كلّ واحد منهما بفصل يخصه.

وأمّا بمشخصات فردية التي يُعبِّر عنها الفيلسوف بالعوارض، وهذه العوارض للأنواع كالفصول للأجناس، فزيد متشخص بوجوده الخاص وبفصله المختص بذلك الفرد.

وأمّا بالنقص والكمال، كمراتب الوجود شدّة وضعفاً، وهذا يرجع للوجود بخلاف السوابق فإنها ترجع للماهية، وهذا التمايز سنخ آخر وراء تمايز الماهيات، فيتحد الوجود ويختلف بنفسه وذاته لابشيء آخر.

أمَّا العدم من حيث كونه عدماً فلاتمييز فيه بتاتاً، وإنما ميزه

باعتبار الملكات وهي الوجودات، ولذا نقول عدم زيد، وعدم بكر وعدم الى وعدم المعلول، فالاتصاف باعتبار اضافة العدم الى الوجود فيكون عَدَماً خاصاً.

وأما قولهم: عدم العلّة علّة لعدم المعلول، فغرضهم منه بنحو المسامحة في التعبير، وإلّا فالعدم لايقتضي العلّية فضلاً عن اقتضائه عدم التأثير، وقد صرحوا أن العبارة تقريبية(١).

(۱) قد علمت أن مفهوم الوجود بإزاء العدم مفهوم واحد لاتعدد فيه، وأن الوجود باطلاق الكلمة شأن الواجب تعالى شأنه، لكن الوجود الرابط يطرد العدم على قدر الفيض، فهو ظهور العلّة وتجلّيها وحقيقة اسمائها الفعلية، فيكون حصصاً وتعيّنات خاصة، كلّ حصة مرتبة وجودية تطرد العدم على قدر سعة تحققها، فهي وجود انساني أو حجري أو غيرهما.

فكل مرتبة تمتاز عن الأخرى بقدرها الوجودي جوهراً كان أو عرضاً، فالوجود يتكثّر بحصصه وتعيناته الخاصة وهي الماهيات.

### المبحث التاسع إمتناغ إغادة الممدوم

وقع النزاع بين غالب المتكلمين والحكماء في أن المعدوم هل يعاد بعينه وشخصه بعد عدمه أو لا يعاد أصلاً؟ الحكماء على الثاني، وأكثر المتكلمين على الأول.

أمّا المتكلمون: فاستدلوا أن قدرة القادر المطلق لايمتنع عليها شيء، وأنه لادليل على الامتناع برهاناً ولا وجداناً، فإنه لو امتنع فأمّا لنفس ماهية الشيء، أو للوازمها الذاتية، أو لعارض مفارق لها:

أمّا لو كان للماهية أو للازمها، فيلزم عدم صحة الوجود أوّلاً، فيمتنع الابتداء كالاعادة، وأمّا لعارض مفارق فيرتفع العارض اذا أريد الايجاد.

وأجـاب الحكـمـاء: بأن الامـتناع لـلوجـود لا للمـاهيـة ولا للوازمها.

أمّا استدلال الحكماء، فهو: أن كلّ شيء له وجود هو عين فعليته واشراقه على الماهية، وكلّ تجلّ وظهور لايكون عين الظهور الآخر ولاتجلّ ثان، فالماهية لاتقبل إلّا وجوداً واحداً لا وجودين،

وإلا لاجتمع المثلان إذ سبحانه وتعالى كلّ يوم في شأن وهذا معنى أيام الله، فكلّ وجود لايقبل وجوداً آخر.

ولو تنزّلنا والتزمنا جدلاً للزم أن يتخلل العدم بين وجود الشيء وإعادة جميع المشخصات حتى الحركات الزمانية، والادوار الفلكية، والمعدات جميعاً.

وحاصل المراد أن الوجود الواحد من حيث الاضافات والمعدات لايقبل إلا وجوداً واحداً، فإن لكل هوية وجوداً واحداً لايتثنى ولايتكرر، وإلا كان غيره.

وأمّا مع اسقاط الاضافات فليس هو إلّا أمراً واحداً بسيطاً، فافهم(١).

(١) كلّ شيء في ظرف وجوده، من المحال أن يصبح معدوماً، فهذا اذن ليس محلاً للنزاع، وأمّا مسألة المعاد الجسماني فهي خارجة تخصصاً عن محلّ البحث أيضاً، لأن المعاد الجسماني عود هيئة بعد تفكك أجزاء، وليس من باب إعادة المعدوم، إن لم نقل أن هناك جوهرة أصلية هي محفوظة في العوالم الثلاث عالم الحسّ، والبرزخ، والقيامة تعيد الجسم كما هو باذن الله تعالى.

اضف إلى ذلك أن أصل مسالتنا وهي أن المعدوم لا يُعاد، مسالة فرضية لانه لامعنى للعدم حتى تُفرض الاعادة، فقد طرد العدم بفعل الله تعالى واسمائه، فهو نور السماوات والارض، لا يخلو شيء عن وجهه تعالى، فهو دائم الفيض والجود، وإن كان هو كلّ يوم في شأن، فهناك دثور هيئة لا دثور نور، مهما بلغ النور في ضعف الوجود والتعلق.

وامّا ماورد من الفناء، فهو فناء بلحاظ مقطع من مقاطع مسيرة

الكمال، كما أشار إليها تعالى بقوله: ﴿ كُلِّ مَنْ عَلَيْها فان ﴾ الرحمن ٢٦، فإنه بلحاظ مرتبة من مراتب قافلة الوجود بعد طيها الى عالم آخر، كما وأن ماورد من الهلاك للأشياء إنما هو إشارة إلى واقع ذوات الممكنات، ف ﴿ كُلُّ شَيء هاليك إلا وَجْهَهُ ﴾ القصص / ٨٨، واقع عالم الامكان بماضيه وحاله ومستقبله، وبكل عوالمه حساً ومثالاً وعقلاً، فالمكنات عين الهلاك والفناء، فالفناء والعدم المجامع يجتمع مع وجود الاشياء، وهو الليسية الذاتية لعالم الامكان.

ثم نقول: إن كان مراد المتكلّمين من جواز إعادة المعدوم، إعادة الأجزاء وإرجاع الهيئة الجسمانية بعد فنائها، فهو حق لاريب فيه ولكنه ليس محلاً للنزاع، وإلا لو كانت الوجودات الخاصة ممتنعة الوجود لما تحققت أوّل مرّة.

واستحالة اعاده المعدوم مع غض النظر عما قلنا من دوام الفيض وكون المسالة فرضية، يلزم منها كما قالوا تخلل العدم بين الشيء ونفسه، وتقدم الشيء على نفسه بالزمان، وهو نظير تقدم الشيء على نفسه بالزمان، وهو نظير تقدم الشيء على نفسه بالذات.

والشيخ الرئيس ادعى أن امتناع إعادة المعدوم بديهية لاتُقام عليها البراهين، ومايؤتي في المقام ليس إلا منبهاً لقضاء الفطرة ببطلان اعادة المعدوم، ومراد القائلين بعدم جواز إعادة المعدوم إعادته بجميع مشخصاته وعوارضه الوجودية والماهوية، فقالوا: لاتكرر في تجلّيه تعالى؛ أي لاتكرر في مخلوقية الشيء الواحد، فلا يتكرر فعل من أفعاله مرتين، فالامتناع من ناحيه الوجود لأنه لاتكرر في الوجود، وليس الامتناع من ناحية الماهية ولوازمها.

وبالجملة: فاعدام الشيء محال، وعلى فرضه فاعادته محال، والقدرة الإلهية تتعلّق بالممكنات لا المتنعات، فهو قصور القابل لا الفاعل.

# المبحث العاشر الوجود مطلق ومقيد ويهذا المحر

لايخفى عليك أن مفهوم الوجود عندهم: تارة محمولاً في جواب هل البسيطة، كالانسان موجود، ويُعبَّر عن هذا (وجوداً مطلقاً) وأخرى يقع محمولاً في جواب هل المركبة، كالانسان كاتب، ويُعبَّر عنه بـ (الوجود المقيّد) ويقابل الأول عدم مطلق، والآخر عدم مقيّد.

هذه القسمة في مفهومه وتجري في حقيقته أيضاً، فتارة يُعبَّر عن حقيقة الوجود (بالوجود المطلق) الذي لاحدَّ له بتاتاً وهو وجود الحق تعالىٰ، وأخرى مقيداً وهو وجود الممكن، وكلما قرب من حضرته اشتد نوره وقلّت اعدامه(١).

<sup>(</sup>١) مفهوم الوجود: أمّا مطلق أو مقيّد وكذا حقيقة الوجود، وأمّا العدم فإن مفهومه أيضاً أمّا مطلق أو مقيّذ، ولكن لامعنى للقول: بأن حقيقة العدم أمّا مطلقة أو مقيّدة؛ لأن العدم لا حقيقة له.

وأن الظاهر من كلمات الحكماء: وأن حقيقة الوجود المطلقة هي حقيقة الوجود بما هي بإزاء الماهيات والعدم، والوجود المقيد هي المراتب الوجودية

في عالم الإمكان بما لها من الحدود والماهيات، نعم قد يُراد من حقيقة الوجود والوجود المطلق الوجود الذي لاحد له وهو وجود الحق تعالى، بالاخص على مايناسب مسلك العرفاء.

\* \* \*

#### جفع شبعة

قد يتخلل في الذهن أن شريك الباري عدم، والعدم كذلك عدم، فكيف صح أن يُخبر عنه؟.

ودفعها: أن الحمل على قسمين: حمل أوّلي ذاتي، وحمل شايع صناعي، فالأمور الممتنعة والعدمية لاشيء بالحمل الشايع خارجاً، ولكنها شيء بالحمل الأولي مفهوماً فهي في الذهن موجودة لأنها صورة ووجود ذهني لا في الخارج(١).

(۱) تعنونت هذه الشبهة بشبهة المعدوم المطلق: وهو مالا وجود له خارجاً ولا ذهناً، فقالوا: لما كانت النفس من عالم التجرد فهي قادرة من تصور حتى عدم نفسها وكذا المعدوم المطلق، في حين أنّا نقول: المعدوم المطلق لايُخبر عنه، والحال أن هذا بنفسه إخبار عنه بعدم الإخبار عنه، ولما كان موضوع القضية الموجبة لابد وأن يكون متحققاً، وجب اذن تحقق المعدوم المطلق في محل حتى نتمكن من الإخبار عنه ولو بعدم الإخبار عنه، وكذا حينما نقول: شريك الباري ممتنع ؛ فإنه يجب أن لايكون متحققاً في موطن من موطن، ولكن لايجابية القضية في إلمقام وجب تحققه في موطن من المواطن؛ لأن الإخبار عن شريك الباري بالامتناع يتوقف على تصوره، وإذا تحقق مثل شريك الباري والمعدوم المطلق ولو في الذهن كان ممكناً لاممتنعاً. فنقول مقدمة للجواب: أن الحمل الذاتي هو حمل المفهوم على فنقول مقدمة للجواب: أن الحمل الذاتي هو حمل المفهوم على

المفهوم، أو اتحاد المحمول والموضوع مفهوماً، وأن تغايراً بالاجمال والتفصيل كالانسان حيوان ناطق، أو كان التغاير بالاعتبار كالانسان انسان، والحمل الشايع هو الاتحاد في الوجود والتغاير بحسب المفهوم.

فاذن حينما نقول: شريك الباري ممتنع، أو المعدوم المطلق لايُخبر عنه، ليس المراد حمل المحمول على مصاديق الموضوع لعدم مصاديق له، بل يكون الحكم على هذا الموضوع بمرآتيه الخارج على فرض وتقدير المصاديق، وشريك الباري بما هو صورة ذهنية ليس من الممتنعات، نعم بما هو سار في أفراده ممتنع لامتناع أفراده خارجاً، فليس الممتنع مفهوم شريك الباري، بل هو صورة ذهنية مخلوقة للباري.

فان العدم بالحمل الشايع وجود، وبالحمل الأولي عدم، فمفهوم شريك الباري مفهوم شريك الباري بالحمل الأولي، وهذا من البديهيات؛ لإن كلّ شيء هو هو لا يُسلب عن نفسه وجوداً خارجياً كان أو ذهنياً، فإن ثبوت الشيء لنفسه ضروري وسلبه عن نفسه محال، وكذا مفهوم المعدوم المطلق مفهوم المعدوم المطلق بالحمل الأولي، وهو وجود ذهني مخلوق للنفس بالحمل الشايع.

#### المبحث الحادي عشر

#### تقسيم الوبحوط

الوجود يقسم بحسب مراتبه الى: وجود في نفسه بنفسه لنفسه وهو وجود الحق تعالى؛ فإنه في نفسه وجود لايتقوم بوجود أخر وما اكتسب الوجود من غيره.

وإلى: وجود في نفسه لنفسه لابنفسه وهو الجوهر، فإنه وجود في نفسه ولايحتاج في تقوم وجوده الى غيره، كزيد وعمرو لكنه بغيره.

وإلى: وجود في نفسه لكن نفس وجوده خارجاً عين وجوده لغيره، وتقوّمه بوجود آخر وهو وجود العرض كالسواد والبياض، فالعرض اذن في نفسه لغيره بغيره، ويقال في الاصطلاح للجوهر والعرض (الوجود الحمولي) ومعناه: أنه محمول في هل البسيطة، وبلسان أهل الادب بمفاد كان التامة.

وإلى: وجود لا في نفسه بل نفسيته متقوّمة بالغير كالروابط، كمعنى (مـن) و(في) و(علىٰ) وسائر الحروف، فـإن لها وجوداً خارجياً لكن لانفسية له، بل نفسيته التقوّم بالغير وحقيقة وجوده فناء وجوده في غيره، لايتبدل عن هذه الحال أصلاً، ويُعبَّر عن هذا ب (مفاد كان الناقصة) بلسان الأدباء، وباصطلاح الفلاسفة المتحقق في هل المركبة، فهل البسيطة لاتُفيد إلا ثبوت الشيء، وهل المركبة تفيد ثبوت شيء لشيء، هذا في الوجود الخارجي وانحاء تقاسيمه. وامّا الوجود الذهنى فيقسم الى قسمين بحسب مراتبه:

قسم يُعبَّر عنه بـ (الوجود المستقل)، بأن يأتي في الذهن بصورة مستقلة، ويشمل جميع الموجودات ماعدا الوجود الرابط من وجود الحق والجوهر والوجود الرابطي وهو العرض، وعبَّروا عنه بالوجود الرابطي لأنه نعت للجوهر، فنسبوه إليه لأنه دائماً محتاج إليه مرتبط به منسوب اليه.

وقسم يُعبَّر عنه بـ (الوجود الآلي) ولايشمل سوى وجود الرابط، فالوجود الرابط يأتي في الذهن آلياً، وهذا الاختلاف يُلفت نظر الذكي الى أن اختلافها حسب اختلاف حدودها وماهياتها، كلّ على حسب شأنه ومكانه اللائق به، لايتعدى نصيبه ولايفلت عن مقدوره، فسبحانه من قادر لم يتجاوز على أحد.

وامّا جميع الكائنات فنسبتها اليه تعالى نسبة الروابط، وحقيقة التقوّم به كما اسلفناه فلاتغفل. (١).

<sup>(</sup>۱) الوجود: امّا واجب او ممكن، والمواد ثلاث هي: الوجوب، والامكان، والامتناع ولاريب أن البحث عن الامتناع استطرادي، وتارة يقسم الوجود الى مستقل ورابط، ويقال للوجود المستقل (وجود نفسي ومحمولي) امّا اطلاق النفسية عليه فلان بعض أقسام الوجود له نفسيات ثلاث كالحق تعالى، وبعض أقسامه له نفسيتان كالجوهر، وبعض أقسامه له

نفسية واحدة كالاعراض، ويقال له: (الوجود الحمولي) لانه يحمل في

نفسية واحدة كالاعراض، ويقال له: (الوجود المحمولي) لأنه يحمل في الهليات البسيطة والمركبة على الموضوعات، ومالا نفسية له أصلاً هو الوجود الرابط كالنسبة في قولك زيد عالم.

واعلم: أن الذهن تارة لقوة الوجود لايتمكن من ادراكه كالواجب تعالى، وتارة لفرط ضعف الوجود أيضاً لايتمكن من ملاحظته، وذلك بالنسبة الى الوجود الرابط فكلاهما لايدركان، لكن أحدهما لفرط الشدة والآخر لفرط الضعف، ولو لوحظ الوجود الرابط مستقلاً لما كان هو ذاك الوجود الرابط، بل وجوداً مستقلاً مشيراً إلى ذلك الوجود الرابط الذي نفس واقعه الفناء والتعلق بالغير.

وحصول التقاسيم الاربع إذا قيست الوجودات بعضها الى بعض، ولكن لو قيست الجواهر والاعراض إلى الحق تعالى لكان كلّ ما عدا الله وجوداً رابطاً لا نفسية له.

# المبحث الثاني عشر الجـعـل

نظرنا في هذا البحث الى حقيقة الجعل مع قطع النظر عن نفس الجعول، هل هو الوجود أو الماهية، أو اتصاف الماهية بالوجود؟

الجعل ينقسم إلى: جعل بسيط: وهو معنى كان التامة، وإلى: جعل مركب: وهو معنى كان الناقصة، فإنْ كان ثبوت شيء وتحققه فقط فهو الجعل البسيط، وإن كان ثبوت شيء لشيء فهو الجعل المركب، ويسمى (المؤلّف) أيضاً.

وحاصل مرادنا: أن مفاد المعنى الاسمي خارجاً هو الأوّل، ومفاد المعنى الحرفي خارجاً وهو الوجود الرابط، والجعل التاليفي هو الثاني.

وقد عرفت من المباحث السابقة أن الماهية ليست قابلة لأن يتعلق بها الجعل، فيسقط فرض جعلها.

وقد أحسن بعض الأكابر في التعبير كصدر المتالّهين، فقال: هي دون الجعل. ويسقط قول بعضهم: أن الجعل لا بالوجود ولا بالماهية، وإنّما يتعلّق باتصاف الماهية بالوجود، وهذا غريب من القائل به، فإن الماهية والوجود اذا لم يتعلّق بهما الجعل كيف يتعلّق الجعل بالاتصاف، لأن الاتصاف فرع تحقق الوجود والماهية، فإذا لم يكونا هما قابلين للجعل فالاتصاف كذلك.

ولاداعي الى الاطالة في هذا البحث بلاغاية يعتد بها، سوى كثرة الاحتمالات التي لاتفيد علماً ولا عملاً.

نعم بعض مراتب الوجود ليست قابلة للجعل لعظمها كواجب الوجود، فانه ليس قابلاً لأن يتعلّق الجعل به لالضعفه بل لقوته ؟ لأن ماتعلّق به الجعل تعلّق به الضعف من ناحية جعله، فعين كونه من غيره عين ضعفه فافهم(١).

(۱) مسألة الجعل من متفرعات مسألة اثبات الصانع؛ لأنّا نقول: ماهو الجعول والمعلول لله تعالى، هل وجود الاشياء أو ماهياتها، أو اتصاف الماهية بالوجود؟ وهذا البحث غير البحث عن الاصالة من أنها للوجود أو للماهية كما تقدم.

فالوجود أصيل تحققاً وجعلاً؛ أي أنه هو أثر الجاعل، وإن جاز - والعياذ بالله - أن يذهب البعض الى أصالة الوجود تحققاً مع إنكار للجاعل، فلم يحصل بالنسبة إليه بحث باسم الجعل.

ومن المعلوم أن الوجـود المطلق ينقــسـم الى: الوجــود النفــسي، والوجود الرابط، والجعل ينقسم الى: الجعل البسيط، والجعل التاليفي.

فقالوا: الجعل البسيط: ماكان متعلَّقه الوجود النفسي، كجعل

الانسان والحجر المعبَّر عنه بجعل الشيء، والجعل التاليفي أو المركب ماكان متعلَّقه الوجود الرابط، وهو جعل الشيء شيئاً كجعل الانسان كاتباً.

ومن المعلوم أن الجعل التاليفي من خواص الأعراض المفارقة؛ لأنها تحتاج الى علّة وراء علّة ذاتها، ولايُعقل تصوّر الجعل التاليفي بين الشيء ونفسه، ولابينه وبين عوارضه اللازمة، لأن ثبوت الشيء لنفسه ضروري، وسلبه عن نفسه محال، لأن ملاك الحاجة الى الغير هو الامكان لا الوجوب أو الامتناع، فإنهما مناط الغناء.

ولذا قالوا: لايعقل جعل الانسان انساناً، وهو جعل الذات للذات، ولا جعل الانسان حيواناً، وهو جعل الذاتيات للشيء، ولا جعل الاربعة زوجاً لان الزوجية من العوارض اللازمة للأربعة توجد بوجودها.

## المبحث الثالث عشر نسب الوجود أو المواد الثلاث

للوجود نسب ثلاثة: نسبة الامكان، ونسبة الامتناع، ونسبة الوجوب.

وهذه الاضافات غنية عن التعريف، لأن صورها في الذهن تُرسم فيه ارتساماً أوّلياً، وكلّ ماكان ارتسامه أوّلياً لا يحتاج الى تعريف لوضوحه، وإلّا لكان خلفاً.

فالتصديقات والتصورات لابد من أن يؤول أمرها الى صور بديهية، وعندها لايحتاج الى تعريف، وإلاّ لكان دوراً أو خلفاً أو تسلسلاً.

وهذه النسب والاضافات ليست خارجية عينية حتى تحتاج الى إضافة ويلزم التسلسل، فهي إذن أمور اعتبارية، وليس مقصودنا أنها نظير اللاشيء وأنياب الأغوال، بل مقصودنا أنها ليست عينية خارجية، وإن كانت واقعية فإن ثبوت شيء لشيء يناسب ثبوت المثبت له.

فاذن هذه من الامور الواقعية لا العينية، وعليه فلايلزم

التسلسل ولا كونها صرف اعتبار، بل لها نصيب من الوجود تبعاً للوجود، والاعدام التي ليست مطلقة تابعة لملكاتها(١).

(١) هذه النسب الثلاث تارة يُعبَّر عنها بـ (المواد) وتارة بـ (الجهات) فهي مواد بلحاظ نفس الأمر والواقع، وهي جهات بلحاظ معقوليتها في الذهن.

واعلم أن الوجوب تارة مفهومي، وهو الضرورة والحتمية للشيء كالاربعة زوج، وتارة وجودي، وهو شدة الوجود فلايكون جهة من الجهات، كما وأن الامكان أيضاً تارة بلحاظ الماهيات وهو سلب الضرورتين، ويُعبَّر عنه بـ (الامكان الماهوي) وهو محلُّ البحث في المقام، وتارة يُراد من الامكان ضعف الوجود، ويُعبَّر عنه بالامكان الفقري وهو جميع الوجودات الامكانية.

وهذه الجهات الثلاث غنية عن التعريف الحقيقي لبداهتها، نعم لاباس بتعريفها بالتعاريف اللفظية لانها منبهات، وإلا فلو أريد من بعض التعابير تعريفها حقيقة للزم الدور، مثل أن يقال: الواجب مايلزم من فرض عدمه محال لان المحالية عبارة أخرى عن الامتناع قد أخذت في تعريف الوجوب، وكذا لو قيل: المكن مايلزم من فرض وجوده وعدمه محال، فهنا أيضاً قد أخذ الامتناع في تعريف المكن، وهكذا بالنسبة الى الممتنع حينما يُقال: الممتنع ماليس يمكن، أو الممتنع: مايجب أن لايكون، فهنا عُرّف الامتناع بالامكان أو الوجوب.

وليكن على ذكر منك ان من شرط التسلسل الباطل ان يُفرض في المقام أمور غير متناهية، مجتمعة في الوجود، بينها ترتب عِلّي ومعلولي. والمواد الثلاث أمور اعتبارية، أمّا الامتناع فلاريب في اعتباريته لبداهة

ذلك، وقد أقام الحكماء على اعتبارية هذه الأمور الثلاث أدلة، منها:

أنّا نرى مثلاً ممتنع الوجود ممتنع الوجود وبنفسه واجب العدم كشريك الباري، ومن المعلوم أنه لايمكن أن تكون صفة الشيء وجودية في حين أنه معدوم؛ بمعنى أن يكون شريك الباري معدوماً وصفته وهي وجوب العدم، أو امتناع الوجود خارجية لان معناه تقوم الامر الوجودي بموصوف معدوم.

ومنها: أن هذه المواد لو كانت خارجية للزم التسلسل، وهناك أدلة اقامها البعض على كون هذه المواد خارجية أعرضنا عن تفصيل الدليل الثاني على اعتباريتها وأدلة القائلين بخارجيتها مخافة الاطالة.

ومن المعلوم أن الكلام ليس في الامكان الفقري، ولا في الوجوب بمعنى شدة الوجود، لأنهما من الأمور الخارجية، بل في الامكان الماهوي والوجوب الذي هو إحدى المواد الشلاث، والمراد من كون هذه الشلاثة اعتبارية أنها من الاعتبارات النفس الامرية؛ بمعنى أنها في الخارج موجودة بوجود منشأ انتزاعها وإن لم يكن لها ما بحذاء في الخارج، لأن الأمور التي لها ما بحذاء في الخارج هي الامور الحقيقية، وأمّا ما كان ليس له ما بحذاء في الخارج ولا منشأ انتزاع خارجي فهو من الاعتبارات غير النفس الامرية.

فاذن كلّ شيء اذا نُسب اليه الوجود فامّا أن يكون بالنسبة إليه ضرورياً، أو ممتنعاً، أو ممكناً وهذه هي النسب الثلاث.

### المبحث الرابع عشر القضايا

يبحث الفيلسوف عن القضية الخارجية والحقيقية والذهنية.

امًا الأولى: فالحكم على الأفراد الخارجية كقولك: كلّ من في الدار يجب اكرامه.

والثانية: فعلى الافراد الحقيقية الوجود والمقدرة، ككلّ انسان ناطق كان موجوداً أو مقدّر الوجود.

والثالثة: فعلى الأفراد الذهنية كالانسان كلّي، إذ لا وجود للانسان الكلّي إلا في الذهن.

فمدار صدق الأولى مطابقة الحكم للافراد الخارجية، والثانية مطابقة الحكم للأعم من الخارج والمقدد، والثالثة لنفس الأمر والواقع كالكلّى ذاتي لا بالنظر الى الخارج أصلاً.

وليُعلم أن الحكيم لايبحث عن القضية الطبيعية بما هي قضية طبيعية، وإنما بحثه عن الوجودات أو الطبيعة التي يكون النظر فيها للافراد بما هي منظور اليها استقلالاً، لا أن يكون إليها النظر (١).

<sup>(</sup>١) لاباس هنا بالتعرض لمناط وملاك صدق القضايا؛ بمعنى أن نسبة القضية يجب أن تتطابق مع أيّ شيء حتى تكون صادقة، فيكون البحث عن

الوجود الرابط، فمثلاً في القضية الخارجية اذا تطابقت النسبة الحكمية مع الافراد المحققة في الخارج تكون القضية صادقة، وإلاّ فهي كاذبة.

وفي الحقيقية التطابق مع الافراد المحققة والمقدرة في الخارج وفي الذهنية يجب المطابقة فيها للواقع ونفس الامر.

فالبحث اذن عن النسبة الحكمية بين الموضوع والمحمول، وهوالوجود الرابط وان نفس الأمر يعم الوجود الخارجي والذهني والأمور الانتزاعية والاعتبارية، فيُصبح نفس الأمر عاماً يشمل جميع الحقائق والواقعيات، فتكون القضايا الخارجية والحقيقية مرتبة من مراتب نفس الأمر، وقد عُرّف نفس الأمر عند بعض بـ (حدّ ذات الشيء) وعند آخرين بـ (الثبوت بما يعم الوجودات الخارجية والذهنية والماهيات والاعتبارات، كمفهوم الوجود والامكان والوجوب والامتناع والوحدة).

وقيل: نفس الأمر هو العقل الفعّال، وهو العقل العاشر عند المشائين، فكلّ ماطابق ما ها هناك من الضور والعلوم كان صادقاً وإلّا كان كاذباً.

### المبحث الخامس عشر أقسام إمكان الماهية

الكلام عن امكان الماهية لا امكان الوجود، كما بيّناه يأتي على وجوه:

الاوّل: الامكان الخاص؛ وهو نسبة الشيء إلى الوجود والعدم على حدّ سواء، فهو صرف اللااقتضاء لا أنه يقتضي اللااقتضاء.

الثاني: الامكان العام؛ وهو قليل الجدوى في فن الفلسفة، وهو سلب الضرورة عن الطرف المخالف، وهذا لاينافي الضرورة الذاتية بخلاف الأول فإنه ينافي الضرورة الذاتية لا الأزلية، فإن الضرورة الأزلية لايسبقها الامكان ولايفارقها ولايلحقها كماعرفت مفصلاً.

الثالث: الامكان الأخص؛ وهو سلب الضرورة الذاتية والوصفية والوقتية كالكتابة للانسان.

وأمّا توهم بعضهم بعدّه للامكان الاستقبالي من أقسام الامكان فهو واضح البطلان، لأن نظر الحكيم في تساوي نسبة الشيء لايفرّق فيه بين الأزمنة كلها.

### المبحث السادس عشر تقسيم الإمكان

الامكان ينقسم باعتبار آخر الى قسمين:

الأوّل: امكان ذاتي؛ وهو القوّة الصرفة التي لاجهة فعلية فيها اصلاً كإمكان الانسان والفرس وغيرهما.

الثاني: امكان استعدادي؛ وهو تهيؤ الشيء لصيرورته شيئاً آخر، ولهذا الامكان نسبتان وحيثيتان، نسبة للمستعد وهي النطفة مثلاً، وبهذه الملاحظة فعلية لاقوّة، وموجود لا امكان.

ونسبة أخرى؛ وهي للمستعدله وهو الانسان، وبهذه الملاحظة يُقال امكان استعدادي لا باعتبار المعنى الأوّل، فإنه نفس الفعلية والتحصيل لا الامكان والقوّة.

وكلّ مـوجـود مـادّي لابدّ أن يتم امكانه الذاتي وامكانه الاستعدادي، فإذا امتنع الأوّل بان لم يكن للشيء إمكان ذاتي فإنه لايوجد، وإذا تمّ الأول لكن لم يتم الثاني لم يحصل المستعد له وإن حصل المستعد، وفروق الامكانين واضحة.

أولاً: أن الامكان الذاتي لا فعلية فيه أصلاً، وهذا فيه فعلية

من جهة وقوّة من جهة أخرى.

وثانياً: أن الامكان الاستعدادي لابدُّ وأن يكون الامكان الذاتي سابقاً عليه ومنشأ لحصوله، والامكان الاستعدادي لاحق للامكان الذاتي.

وثالثاً: أن التعمين في الذاتي من طرف الفاعل، وفي الاستعدادي من طرف الاستعداد.

ورابعاً: أن الامكان الذاتي من لوازم الطبيعة والماهية، وأمّا في الاستعدادي فيرتفع الاستعداد بوجود الفعليّة والتحصّل.

فالفروق جداً واضحة، فكلّ ممكن في دار الكون والفساد محتاج إلى هذين الامكانين، وأمّا في العلويات فيحتاج فقط الى الامكان الذاتي إذ لاتركيب هناك ولا استعداد(١).

(۱) الإمكان الاستعدادي ليس من مواد القضايا بل هو من الاعراض من مقولة الكيف، والامكان الاستعدادي غير الاستعداد، فمثلاً في النطفة خصوصية وقابلية وتهيؤ خاص لو لم يحصل له مانع وحصلت جميع الشرائط لكان إنساناً، ومن المعلوم أن هذه القابلية الخاصة ليست موجودة في القلم والكتاب والحجر إلا على وجه بعيد، ولهذه الخصوصية نسبة الى محلها وهو الشيء المستعد كالنطفة التي هي موضوع التهيؤ، لان هذا الاستعداد موجود في النطفة لا في القلم والحجر، ولهذه الخصوصية أيضاً نسبة إلى الإنسان وهو المستعد له، لانها استعداد الإنسانية، فمن جهة نسبة هذه الخصوصية الى النطفة المعبر عنها المستعد يقال لها (استعداداي).

أن النطفة استعداد الإنسانية أو أنها مستعدة للانسانية، ومن جهة

نسبتها الى الإنسان يُقال لها: (امكان استعدادي) فيكون الامكان وصفاً للانسان، وهو وصف عقلي لانه قبل وجود الشيء، وإذا قيل: النطفة يكن ان تصير انساناً فإنه من التسامح في التعبير لان الامكان ليس للنطفة بل هو للانسان، والصحيح أن يُقال: الإنسان يكن أن يُوجد في النطفة، هكذا قال بعض الحققين.

ومن المعلوم أن الامكان الذاتي يعم المكنات، وهو لافعلية فيه لأنه اللااقتضاء وسلب الضرورتين، ولكن الامكان الاستعدادي خاص ً بالماديات.

وقد يُطلق على الامكان الاستعدادي (الامكان الوقوعي) أيضاً، لكن الامكان الاستعدادي الذي يُطلق عليه الوقوعي غير الامكان الوقوعي المعروف الذي هو عبارة عمّا لايلزم من فرض وقوعه محال.

فإذن الامكان الوقوعي يُطلق في موردين، فالامكان الوقوعي الذي هو ما لايلزم من فرض وقوعه الحال جار في الماديات والمجردات، بخلاف الاوّل فإنه مختص بالماديات.

### المبحث السابع عشر لا إقتضائية الممكن

عرفت من أبحاثنا السابقة أن حقيقة الإمكان هو اللااقتضاء، فذات المكن بذاته ليس له شيئية من قِبل نفسه.

إذن يُعرف من بديهة العقل أن الممكن ليس فيه أوّلية من قبل نفسه تقتضي الإيجاد ولا خروجه من عالم (ليس) وهو النفي الحض الى عالم (أيس) وهو عالم الثبوت والوجود، فمقتضى طبع الممكن لايقتضي أولويّة ذاتية من قبل نفسه، سواء أكانت كافية في إيجاده أم ليست كافية بل مرجحة له، فكلاهما مفقودان في طبع الممكن ونفسيته.

فظهر أنه لما كان طبع المكن هو ليس فهو اللااقتضاء، ومقتضاه تساوي النسبة في الوجود والعدم، وهذا ينفي الاولوية حتى لو كانت من قبل الغير، فإن بلغت الى حدّ الوجوب فهذا عين ماسلف منّا من أنّه محتاج إلى فاعل، وإن لم تبلغ هذه الاولوية الغيرية حدّ الوجوب فلا تُفيد في خروجه من عالم العدم الى عالم النور والتحقّق، وليست هي إلا مجرد خيال وسراب لاحقيقة له.

### المبحث الثامن عشر غلة إلاتياج الممكن إلى غلة

خلاف شائع بين المتكلّمين والحكماء في علّة الاحتياج في الممكن، هل هي إمكانه وهو لازم ماهية الممكن أو حدوثه؟ ويتضح فساد دعوىٰ المتكلّمين من خلال بيان برهان الحكماء: فإن من البديهي احتياج الممكن للعلّة، ولايصح أن يكون فرع وجود الشيء علّة للاحتياج، فإن فرع الشيء لايكون واقعاً في سلسلة علله، لان الحدوث متاخر عن الوجود والايجاد والامكان، فالحدوث الذي ذهب إليه المتكلّمون يستدعي أن يكون علّة الاحتياج هو فرع الوجود، وهو فرع ايجاده، والايجاد نوع العلّة في الاحتياج، وهو الامكان بل ينقلب في حال حدوثه من الاحتياج إلى حال الايجاب بالغير، فإذن الحدوث ليس علّة الاحتياج ولاشرطه ولاجزءه.

وبتقريب آخر: أن ماذكروه من أن شرط التأثير هو مسبوقية الوجود بالعدم لا وجه له، لأنه إن أريد من جزئية العدم وشرطيته العدم الأزلي فإنه ليس بشرط لواحد من الوجودات لأنه مجرد

فرض، إذ هو مطرود بالوجود الأزلي، وإن كان العدم الخاص وهو العدم السابق لوجود زيد فهو دوري، فيتوقف كلّ من المضاف وهو العدم ...

وأمّا أن يكون العدم البديل للوجود \_ وهذا نقيضه \_ فلايكون ماخوذاً في وجوده، ولو أخذ النقيض في وجود الشيء لاستلزم من وجوده عدمه.

فثبت من جميع ماذكرنا: أن العلّة في الاحتياج هي الامكان لا الحدوث.

فإذا اتضح لديك أن علّة الاحتياج هي الامكان فإذن لا يُفرّق فيه بين الحدوث والبقاء كما توهم البعض، أن الممكن إذا كان محتاجاً إلى علّة محدثة فليس محتاجاً إلى علّة مبقية، لانه بعدما اتضح لك أن سبب الاحتياج هو امكانه الذاتي، وهو من لوازم ماهية الشيء في حال وجوده وفي حال عدمه، فلافرق بين الإبتداء والإنتهاء.

فقولهم: لو عدم خالق العالم \_ والعياذ بالله \_ لما أضر العالم شيء بديهي البطلان.

وأمّا أمثلتهم بالبناء من أنه يبقى بلا بان فواضحة الدفع، لان الباني جزء العلّة والتماسك الجزء الآخر.

إذن المكن محتاج في الايجاد والحدوث وفي البقاء الى العلة، فوجود العالم صدفة بلا علّة، أو استغنائه عنها بعد الحدوث كلام همج وسوقه، فالعالم محتاج إلى الوجود المطلق الذي اتقن

#### كلّ شيء صنعاً (١).

(١) من جملة البحوث المتعلّقة بالامكان: هل أن علّة احتياج المكن الى العلّة هي إمكانه أو حدوثه؟

فذهب الحكماء إلى أنها الامكان؛ بمعنى أن علّة الاحتياج لا اقتضائية اللذات، وهو سلب الضرورتين، وأكثر المتكلّمين ذهبوا إلى: أنها الحدوث لكن اختلفوا فيما بينهم، فذهب البعض إلى: أن علّة الحاجة هي الحدوث فقط، وآخرون إلى: أنها الامكان بشرط الحدوث، وثالث الى: أنها الامكان والحدوث معاً، والمراد من الحدوث هو كون الشيء بعد العدم، ففي الحدوث أمران عدم سابق ووجود لاحق.

واستدلوا على أن مناط الاحتياج هو الامكان بادلة، منها: إنّا نرى في القضية المطلقة العامّة وهي الفعلية؛ أي القضية الدالة على ثبوت المحمول للموضوع في أحد الازمنة الثلاث، بأنه لا ريب أن ثبوت المحمول للموضوع قضية ضرورية بشرط المحمول وهي الضرورة اللاحقة، فزيد مثلاً في حال العدم السابق كان العدم ضرورياً له بشرط المحمول، وهو في حال الوجود يكون الوجود ضرورياً له بشرط المحمول، فاين احتياج زيد إلى العلّة؟

وعليه فلايمكن جعل الحدوث هو العلّة لأن الحدوث لايخلو عن إحدى الضرورتين السابقة أو اللاحقة، والضرورة ملاك الغناء لا الحاجة، فإذن لابدً من لحاظ الماهية في حدد ذاتها وهو امكانها الذاتي، وهناك أدلة أخسرى مذكورة في المطولات.

وقد رُدِّ قول المتكلّمين: بانه كيف يكون الحدوث هو العلّة للاحتياج، والحال انه متاخر عن الامكان بمراحل؟! وذلك لان معنى الحدوث الكون بعد العدم، فإذن الحدوث من صفات وكيفيات الوجود فيتأخّر عن الوجود، والوجود عن الايجاد، والايجاد عن الحاجة، لانه لولا كون

المكن محتاجاً الى العلّة لما أوجده تعالى، والحاجة متاخرة عن علّة الحاجة وهي الإمكان، فلو كان الحدوث الذي هو صفة الوجود علّة للحاجة أو جزء أو شرطاً لكان متقدماً على نفسه بمراتب، فإنهم يقولون: الشيء قُدر

#### حاجة المكن إلى المؤثر

فامكن، فاحتاج فأوجب، فوجب فأوجد، فوجد محدث.

هذا من العناوين التي رأينا من المناسب ذكرها في المقام، فنقول: حاجة الممكن إلى المؤثّر والعلّة التامة بديهية أوّلية لاتحتاج إلى دليل، بل لا تحتاج حتى إلى مايحتاج إليه بعض أقسام البديهيات كاحتياج التجربي إلى التجربة، والمشاهدات إلى المشاهدة، والحدسيات إلى الحدس، والمتواترات إلى السماع.

نعم قد يحتاج الامر البديهي إلى تصوّر الاطراف وهما الموضوع والمحمول كان يعرف الشخص معنى الممكن والمؤثر الذي هو العلّة التامة، ولكن خفاء الاطراف لايضر بكون هذه القضية أوّلية التصديق، لأن الممكن بحسب ذاته لا اقتضاء بالنسبة إلى الوجود، فكما أنه ليس في الممكن اقتضاء إلى الحدوث كذلك ليس فيه اقتضاء البقاء، لأن مناط حاجة الممكن إلى العلّة هو امكانه والإمكان لازم الماهية، وعليه فالحاجة لازمة للممكنات.

وامّا مسالة البناء والبنّاء، فمن المعلوم أن البنّاء ليس علّة مُوجِدة للبناء، لأن حركات يد البنّاء ليست إلاّ عللاً معدّة لاحتماع اللّبنات والاخشاب وغيرهما من آلات وأسباب تحقيق البيت.

## المبحث التاسع عشر الوجوب والامكان والامتناغ القياسية

الوجوب: تارة يكون بنفسه كما في الحق تعالى، وأخرى يكون وجوباً بالغير كوجوب الممكن، وهكذا الامتناع فالشيء: تارة يكون ممتنعاً بنفسه كشريك الباري، وأخرى من ناحية شيء آخر يمتنع بسببه كامتناع أحد الضدين لوجود الضد الآخر، وأمّا المكن فلا يكون ممكناً بالغير بل بنفسه فلا حاجة إلى امكانه الغيري، وإلا للزم تحصيل الحاصل.

ولهذه الوجوه الشلاثة، الوجوب والامكان والامتناع، اعتبارات ثلاثة وهي: الوجوب بالقياس والامكان بالقياس والامتناع بالقياس.

أمّا الامكان بالقياس: فكما لو فرضنا واجبين، فكلّ واحد منهما لايمتنع مع الآخر، ولايابي عن وجود الآخر، ولا يأبي وجود أحدهما عن عدم الآخر، ولا علاقة تلزم من وجود أحدهما بوجود الآخر.

وامّا الوجوب بالقياس: فكما في فرض المتضايفين، فالمتضايفان تارة تكون بينهما عليّة ومعلولية كالنار للإحراق والله

تعالى ومخلوقاته، وأخرى ليس كذلك كالفوقية والتحتية، وفي مقامنا فرض أحدهما واجباً بالقياس إلى الآخر وهو يجتمع مع الوجوب الذاتي ومع الوجوب الغيري كما في الواجب والممكن، وربما ينفرد عن الواجب الذاتي والغيري كما في المتضايفين الذين ليس بينهما علية ومعلولية كالفوقية والتحتية، فإنه ايجاب بالقياس وإيجاب بالغير وإيجاب بنفسه كالواجب تعالى.

وامّا الامتناع بالقياس: فكعدم زيد إلى وجود عمرو، وقد يكون مجتمعاً مع الامتناع بالغير كما إذا كان وجود عمرو مانعاً لوجود خالد(١).

(١) الإمكان بالقياس كالابوّة والبنوّة، فإن كلّ واحدة منهما مستدعية للوجوب بالقياس إلى الأخرى.

وامّا فرض المكن بالغير؛ بمعنى أن ذلك الغير قد أعطى ذلك الشيء إمكاناً، فنتساءل إن هذا الشيء الذي اصبح على الفرض ممكناً بالغير ماذا كان في حدّ ذاته قبل مرحلة الغيرية، هل كان واجباً بالذات أو ممتنعاً، أو ممكناً كذلك؟ لأن الاشياء في حدّ ذاتها لاتخلو عن أحد هذه الثلاثة.

فإن فرض الشيء واجباً أو ممكناً في حدّ ذاته، ثم أصبح بسبب الغير ممكناً فإن هذا مستلزم للانقلاب، ومن المعلوم استحالة ذلك.

وامًا لو فرض الشيء ممكناً في حدّ ذاته فليس من المعقول أن يُصبح ممكناً بالغير، فإن من ثبت له الامكان في مرتبة الذات وهي المرتبة السابقة لا يحتاج إلى أن يُصبح ممكناً بالغير لانه من تحصيل الحاصل وهو محال.

نعم الممكن بالذات قد يُصبح واجباً بالغير لوجوب علَّته، وقد يُصبح ممتنعاً بالغير لامتناع علَّته، لان المعلول عدم عند عدم العلَّة، وإن كان في التعبير تسامح لأن عدم العلّية ليس علّة لشيء.

وامّا الامتناع بالقياس إلى الغير فكوجود أحد المتضايفين عند عدم وجود الآخر، والممكن بالقياس إلى الغير فكالواجبين المفروضين.

ولولا امتناع احد الاقسام وهو الامكان بالغير لكانت الاقسام تسعة، لأن كلّ واحد من الوجوب والامتناع والامكان يكون بالذات وبالغير وبالقياس إلى الغير.

وأن كلّ شيء يُفـرض لايخلو عن أحـد هذه الاقسـام الـثـلاث: وهي الوجوب أو الامتناع أو الامكان الذاتي.

والمتضايفان يمكن أن يكونا مثالاً للواجب بالقياس إلى الغير كالابوة بالقياس إلى البنوة، وللممتنع بالقياس إلى الغير وهو فيما إذ لوحظ وجود أحد المتضايفين بالقياس إلى عدم الآخر، فإن وجود أحدهما ممتنع عند فرض عدم الآخر.

وقال بعض الأعلام: ألوجوب بالقياس إلى الغير يمكن اجتماعه مع الوجوب الذاتي والغيري، وينفرد الوجوب بالقياس عنهما ايضاً، فالواجب تعالى واجب بالذات وهو ايضاً واجب بالقياس إلى الغير، وكذا الممكنات فإنها واجبة بالغير وهي واجبة بالقياس إلى الغير، ومحل الانفراد كالمتضايفين الذين لاعلية ولا معلولية بينهما كالفوقية والتحتية، فإن كل واحد منهما له وجوب بالقياس إلى الغير، في حين أنه لاوجوب ذاتي ولا غيري بينهما لعدم العلية والمعلولية بينهما، وإن كان كل واحد من المتضايفين له علله وأسبابه، وقد تامل في ذلك بعض الاعلام فمن أراد التفصيل فليرجع إلى شروح المنظومة للمحقق السبزواري (قده).

### المبحث العشرون القحر والاحوث

اعلم أن العوالم متعددة، وكلُّ لما خلفه وبعده سابق.

فاحدها: عالم غيب الغيوب ويُعبَّر عنه باسم: (الغيب المصون والمكنون) و(مبدء المبادىء) و(سر الاسرار) و(الحق) و(وفور اللوجود) و(بحت الخير والنور) و(نور الانوار).

عباراتنا شتى وحُسنك واحد وكلّ الى ذاك الجَمال يُشير وما الوجه إلا واحد غير أنّه إذا أنت عددت المرايا تَعَددا الثاني: عالم الاسماء من عليم وقادر وحكيم و...

وهذه مرتبة متاخرة عن المرتبة الأولى لانها مقام التسمية وهذا مقام ظهورات الأشياء حسب الأسم، وقد ورد في بعض الماثورات إياء لذلك من أن المطلوب حسب الأسم، فتوجد بالمبدع وتختم بالقهار وما بينهما حسب اختلاف أنحاء الوجودات، فقد جاء إنه: (إذا أردت أن تدعوا الله على أحد فاذكره بالمنتقم والمهلك) وظهر بالرحيمية لعباده بالرحيم (وأما الى الجنة فبالطف، وإلى النار فبالمنتقم والقهار) وذلك يُشعر بما يقولونه من أنه يظهر لعباده حسب الأسم.

ويُعبَّر عن عالم غيب الغيوب وعالم الاسماء بـ (عالم اللاهوت).

الثالث: عالم الجبروت وهو غالم العقول الكلّية.

الرابع: عالم الملكوت، وهو أعلى وأسفل، فأعلاه النفوس الكلّية، وأسفله المثل المعلّقة الافلاطونية، ويُعبَّر عنها بربِّ النوع.

الخامس: عالم الناسوت وهو عالم الشهادة علوياته كالافلاك، وسفلياته وهي العناصر ويُعبَّر عن هذه المراتب بـ (السلسلة الطولية). وأمّا عالم الزمان والزمانيات فيُعبَّر عنه بـ (السلسلة العرضية).

وكل واحد من هذه العوالم له سبق على الآخر وله عدم بديل لوجوده، وكل واحد من هذه العوالم كالروح من الجسد للعالم الآخر، فعدم الجبروت، وعدم الملكوت، وهذه العوالم هي أيام الله: ﴿واللهُ مِنْ وَرَائِهم مُحيط﴾ (١).

وهذه العوالم هي قوسي النزول والصعود، وبهذا البحث لطائف عرفانية ومزايا أخلاقية لايسع المقام ذكرها، وتطبيقاتها على العالم الصغير وهو بدن الإنسان فإن كلّ مافي العالم الاكبر مطابق لما في العالم الاصغر.

إذا اتضح مِا حُررنا فاعلم أن تقدم شيء على شيء يأتي على وجوه:

الأوّل: السبق الزماني، ويُعبَّر عنه بالسبق الإنفكاكي في الوجود كالأزمنة أو الوجودات الزمانية.

<sup>(</sup>١) البروج/ ٢٠

الثاني: السبق في الرتبة كصدر المجلس.

الثالث: السبق بالشرف كتقدم الفاضل على المفضول.

الرابع: السبق بالطبئع وهو ماكان المتأخر محتاجاً إلى المتقدم كاحتياج عدد الاثنين الى عدد الواحد دون العكس، والعلّة التامة للعلّة الناقصة، ولا احتياج للمعد والعلّة الناقصة الى العلّة التامة.

الخامس: السبق بالعلّية كالعلّة والمعلول.

السادس: السبق بالماهية وهو السبق بالتجوهر والذات.

السابع: السبق بالحقيقة والوجود كسبق الوجود على الماهية خارجاً، وهذا من مخترعات صدر المتالّهين ـ رحمه الله ـ.

الثامن: سبق الدهر والسرمد كما ذكره السيّد الداماد، ويُسمّى (سبقاً دهرياً وسرمدياً) لاسبقاً فكيا زمانياً.

اذن تحصل: أن مناط سبق الزمان هو السبق بالزمان، والثاني: السبق بالرتبة حساً كصدر المجلس أو عقلاً كالجنس للفصل، وفي الشرف بالفضل والمزية، وفي الطبيعي الملاك وفي التجوهر تقرر الشيء وقوامه في الماهية وفي السبق بالحقيقة.

وفي الثامن وهو الدهر والسرمد هو الكون بمتن الواقع وحاق الأعيان(١).

<sup>(</sup>۱) من جملة التقاسيم العامة للوجود قبل تخصصه تخصصاً رياضياً أو طبيعياً أو غيرهما تقسيمه الى: قديم وحادث، فالوجود القديم ذاتاً؛ هو الذي لم يُسبق بالعدم والعلة وبقية المراتب وهي الممكنات طراً على أختلافهما شدة وضعفاً، وكونها بأي مرتبة من السلسلة الطولية حادثة

.....

مسبوقة بالعدم والعلية.

والتعاريف الواردة في باب القدم والحدوث من باب شرح الاسم وليست تعاريف حقيقية.

وينقسم القدم والحدوث إلى: حقيقي واضافي، ويُقال للاضافي في القيدم والحدوث بالقياس أيضاً، فمن مضى من عمره خمسون عاماً يُقال له قديم بالقياس إلى مَنْ مضى مِن عمره عشرون عاماً، فقالوا في تعريف القدم الاضافي: هو كون مامضى من زمان وجود شيء أكثر مما مضى من زمان وجود شيء آخر، والحدوث الاضافي كونه أقل.

ومرتبة غيب الغيوب قيل: هي مرتبة الاحدية، ولكن المفهوم من تعابيرهم أنها مرتبة أسبق من مرتبة الاحدية، فهي أولاً، ثم مرتبة الاحدية، ثم مرتبة الواحدية وهي مرتبة عالم الاسماء والصفات، ولاريب أن هذه المراتب بلحاظ نظر وادراك العرفاء والحكماء وإلا فالوجود المحض الإلهي لاتكثر فيه.

فهناك حدوث سرمدي ودهري وذاتي واسمي وزماني، وتسمية الحدوث الاسمي بهذا الاسم على ماقيل كان بواسطة المحقق السبزواري، وهذا الحدوث من المعاني العرفانية، والحدوث الذاتي مسبوقية الوجود بالعدم المجامع والليسية الذاتية، والحدوث الزماني مسبوقية الوجود بالعدم الزماني، والسرمدي مسبوقية الوجود بإلمعدم السرمدي، والدهري مسبوقية الوجود بالعدم الدهري، وكل هذه الحدوثات الاربع يكون الحدوث صفة للوجود، وهو مسبوقية الوجود بالعدم.

وأمّا الحدوث الاسمي فقد حاول الحقق السبزواري اثباته لجميع الحقائق الامكانية، وإن كان الحدوث الذاتي والسرمدي أيضاً ثابت لها

جميعاً، لكنه فيهما بلحاظ الوجود، وفي الحبادث الاسمي بلحاظ الماهيات كما يستضح، ولكن الحدوث الدهري فإنما يثبت للماديات فقط.

فقرّب صاحب المنظومة السبزواري الحدوث الاسمي على مابيّنه الاستاذ المعظّم الشيخ يحيى الانصاري الخزرجي، قائلاً: لاشك في كون كلّ مكن زوجاً تركيبياً له ماهية ووجود، أمّا وجود الممكنات بغض النظر عن ماهياتها فهو من الصقع الربوبي، لانه وجود رابط.

وامًا الماهيات فهي حادثة بالحدوث الإسمي لانها ليست مجعولة بالجعل الإلهي، وهي المُعبَّر عنها بلسان العرفاء بـ (الاعيان الشابتة) ويقولون أنها من لوازم الاسماء والصفات الإلهية.

وقال العرفاء \_ وإن كان في التعبير تسامح \_: أن أوّل مراتب الوجود: مرتبة غيب الغيوب التي لا إسم لها ولا رسم، وهي قبل مرتبة الاحدية، والاحدية قبل مرتبة كنه الذات الإلهية.

والمرتبة الثانية: وهي المعبَّر عنها بـ (التعيّن الأوّل) و (المقام الادنى) التي هي عبارة عن تجلّي الذات للذات، وشهود الذات للذات، وعلم الذات بالذات، وكونه لنفسه هي مرتبة الاحدية التي قد يُعبَّر عنها أيضاً بـ (ابتهاج الذات بالذات).

وهذه المراتب بنظر العرفاء خارجة عن مقام الاستدلال، لأن العارف يدّعي أنها لاتُنال إلا بالكشف والشهود، ثم مرتبة الواحدية وهي مقام الاسماء والصفات وهي مقام تجلّيه تعالى بأسمائه الحسنى كالرحمن والرحيم إلى آخر الصفات.

وبتبع هذه المرحلة تحصل الماهيات التي هي الاعيان الثابتة، وأن الفرق بين الاسم والصفة، قالوا: أن الذات من حيث هي هي يُقال لها المسمّى، والذات مع اضافة صفة وتعيّن يُقال له اسم كالذات مع العلم مثلاً، وعليه فيُقال للعلم والقدرة والإرادة مثلاً الصفات، وللقادر والعالم الاسماء، ويقيناً الاسماء والصفات تختلف بالاعتبار، وفي هذه المرتبة تحصل الكثرة المفهومية، فإن العالم غير القادر، والقادر غير المريد، ويرون أن الماهيات من لوازم مرتبة الواحدية، فالماهيات عندهم موجودة بوجود الله تعالى لا بايجاده، ثم عالم الجبروت، ثم الملكوت، ثم الناسوت.

فاذن الماهيات تكون في المرتبة الثالثة من العالم الربوبي، وليست في مقام غيب الغيوب أو الاحدية فهي مسبوقة بالعدم في مرتبة غيب الغيوب والاحدية، وهذا هو المراد من الحدوث الاسمي.

وليست الأعيان الثابتة هي الثابتات الأزلية، لأن المعتزلة لم يقولوا: أن الثابتات الأزلية موجودة بوجود الله تعالى، بل مرادهم أنها ماهيات لها نحو من الثبوت بغض النظر عن وجود الحق تعالى، وهي لاموجودة ولا معدومة بل هي ثابتة ويفسرون: (عالِم إذ لا معلوم) علمه بالاعيان الثابتة.

لكن أورد على المحقّق السبزواري: أن الحدوث والقيدم من صفات الوجود وههنا أصبح من صفات الماهيات، وأيضاً الماهية من حيث هي هي لا قديمة ولا حادثة فكيف صارت حادثه بالحدوث الاسمي، إلا أن يُراد من الحدوث الإسمي مسبوقية الوجود الرابط بالوجود المستقلّ.

فتلخص: أن الحدوثات خمسة: حدوث سرمدي، ودهري، والسمي، وذاتي، وزماني، ولما كان ماخوذاً في مفهومي القدم واللّحوق السبق واللّحوق تعرّض لهما الحكماء أيضاً.

فمن اقسام السبق هو السبق الزماني المعبَّر عنه بـ (السبق الانفكاكي) ايضاً، وذلك لانه لا يجتمع سابقه مع لاحقه في الوجود، والسبق الزماني تارة يُراد منه سبق بعض اجزاء الزمان على بعض كتقدم أمس على اليوم فإن عدم اجتماعهما بالذات، وتارة يكون عدم الاجتماع بينهما بالعرض كالزمانيات كتقدم آدم على إبراهيم (عليهما أفضل الصلاة والسلام).

ومن أقسامه: السبق بالشرف، ومنه السبق بالرتبة وهو أمّا تريب وضعي مكاني أو ترتيب طبعي، أمّا الوضعي فكتقدم إمام الجماعة على المامومين، وأمّا الطبعي فكتقدم الجوهر على الجسم المطلق، والجسم المطلق على الجسم النامي، والجسم النامي، والجسم النامي على الحيوان، والحيوان على الإنسان، ومنه السبق بالطبع، ومنه بالعلّية، ومنه بالماهية وهو تقدم علل القوام وهي الاجناس والفصول على الانواع. ويُقال لعلل القوام (العلل الداخلية) في مقابل علل الوجود وهما العلّة الفاعلية والغائية، وهو كما قالوا تقدّم في نفس شيئية الماهية عندما تُلاحظ الماهية بالتعمل العقلي، وكتقدم الماهية على لوازم ذاتها كالاربعة على الزوجية، والثلاثة على الفردية.

ومنه: السبق بالحقيقية وهو كون شيء لشيء بالذات ولآخر بالعرض كسبق الوجود على الماهية من حيث التقرر والثبوت والعينية، فإن الثبوت للوجود بالذات وللماهية بالتبع والعرض، وأمّا السبق واللّحوق السرمدي والدهري فهو سبق ولحوق طولي يرجع الى مراتب الوجود، وإن كان السبق واللّحوق الزماني أيضاً لايجتمع السابق مع اللاحق ولكنهما ليسا من باب السبق واللّحوق الطولي، بل هما في سلسلة واحدة عرضية.

#### المبحث الحادي والعشرون القوة والفماء

تُطلق القوة على وجوه: فمنها اطلاقها على الهيولى في مقابل الفعلية، وتُطلق على الشيء الضعيف كما في المكنات بالقياس الى الواجب، وتُطلق على الكيفيات الاستعدادية كالنطفة للإنسان، تُطلق على ماهو مبدأ التغير كقوى النفس ونحوها.

وهذه القوّة تارة تكون منفعلة لشيء واحد كما في مادّة الفلك فإنها لاتقبل إلا الحركة الوضعية، أو أشياء لكنها متناهية محدودة كقوّة الحيوان، أو غير متناهية وهو مختص بقوّة الهيولى الأولى، وأخرى تكون فاعلة أمّا لشيء واحد أو أشياء كما قالوا في الفلك والحيوان، أو غير متناهية كقوّة الواجب تعالى في الفاعلية.

والقوة الفاعلة: أمّا مبدأ فعل أو أفعال، تارة مع كونه شاعراً وأخرى ليس بشاعر، فذو الشعور كقدرة الحيوان وهي صحة نسبة الفعل وعدمه على حدِّ سواء، وأمّا في الواجب فليست القدرة كذلك فيه لبراءة ساحته عن حضيض الامكان؛ ومعناه اجمالاً: إن شاء فعل وإن لم يشأ لم يفعل، وتفصيل هذه الكلمة يبقى الى محلّه.

ومن كان ذا شعور على وتيرة واحدة ونسق لاتعدد فيه فهو السماء التي هي ذات نفس شاعرة على نسق واحد عندهم.

وأمّا فاقد الدرك فإن قومت المحلّ فهو نفس الطبيعة؛ وإن كانت متقوّمة بالغير فعرض كالحرارة.

\* \* \*

# الفصلء الثاني

وفيه مباحث:

#### المبحث الاول الماهية وأقسامما

اعلم أن المطالب تأتي على وجوه:

١ ــ السؤال عن ماهية الشيء.

٢\_ عن حقيقة الشيء.

٣\_ عن صرف وجوه فقط.

٤\_عن ثبوت وجود لوجود.

٥ عن علية شيء واقعاً وعلماً وإثباتاً ويُعبَّر عنه بِ (لِم) امَّا غائياً أو فاعليَّاً.

فإن كان السؤال عن ماهية الشيء عبر عنه بـ (ما) الشارحة، وإن كان عن الماهية مع الوجود فبـ (ما الحقيقية) في الاصطلاح، وإن كان عن صرف وجوده فيعبر عنه ماوقع في جواب (هل) البسيطة أو ثبوت شيء لشيء فـ (هل المركبة) وإن كان بـ (لِم) الغائية فعن الاثبات، وإن كان بـ (لِم) الفاعلية فعن علية الشيء ثبوتاً.

هذا كلّه في نفس الحقيقة واطوارها وشؤونها، وامّا إذا سُئلِ عن العوارض الخارجة عن الذات فياتي بـ (كيف) و(كم) و(متى)

و(أين) إلى غير ذلك مما يُعبَّر عنه في بيان نفس العرض على حسب اختلاف العوارض.

ثم إن الفلسفي يَعتبر لفظ الحقيقة والذات للماهية الموجودة خارجاً، وعليه فلايُطلق اطلاقاً حقيقياً على العنقاء، وبحر من زئبق، وإن أطلق عليها لفظ الذات والحقيقة يكون مجازاً، وإن أطلق لفظ الماهية حقيقة فاطلاقها أوسع، وإن الطلاق الماهية المطلقة والحقيقية والذات المطلقتين من المعقولات الثانوية لا معقولا أولياً وهو واضح.

واعلم أنّ مُرادنا من الماهية المطلقة هو الكلّي الطبيعي لا مطلق الماهية بما يعم العقلي والمنطقي، لأنه قليل الجدوى لأنهما لايُوجدان ولو تبعاً لوجود الفرد، والحكيم لايبحث عمّا ليس من شؤون الوجود وتوابعه، فليس ذاك بمهم في نظره وإن كان مهماً في نظر المنطقى.

فهذا الكلّي الطبيعي والماهية على انحاثها لها حالة في نفسها إذا قصر النظر عليها دون أن يتعدّى الفكر والنظر حتى الى لوازمها، فمثلاً تنظر الى الانسان فتقصر النظر على نفس الانسانية واجزاءها من الحيوانية والناطقية، ولا تلتفت إلى عوارض الانسانية من التعجب والضحك ولا الى إحكامه من أن الإنسان عالم أو جاهل.

وله حالة أخرى: وهي تسرية النظر من هذا العالم إلى عالم لوازم الماهية بدون أن يتعدى إلى وجود الماهية ولوازم وجودها كلحاظ تقسيم الماهية إلى أقسامها.

وله حالة ثالثة: وهي اجتماع الماهية مع الوجود ومع لوازم الوجود، ولكن ليس قصدك أن تشترط أو تقيّد الماهية بالوجود، بل الماهية والكلّي مع الوجود وملازمة مع الوجود. ويشبه المقام بالقضايا الحيثية عند المنطقى.

فنفس الماهية ليس إلا المعنى الأول وهو قصر النظر على نفس الماهية بذاتها، وذاتياتها ـ أعني أجزاءها ـ فهي بهذا الحال لاموجودة ولامعدومة، لا لازم لها ولا ليس لها لازم، فإن قصر النظر على نفس الشيء لايدخل شيء آخر في مفهومه، وهذا معنى قولهم: (وقدَّمن سلباً على الحيثية).

فنقول: ليس الانسان من حيث هو هو بكاتب ولا لاكاتب، ولا بواحد ولا بواحد، ولا بموجود ولا لاموجود، ولا بمعدوم ولا لامعدوم، فإنه في هذا الحال ليس مورداً لحكم من الاحكام.

وإن شئت قلت: لاحيثية في المعنى وإنّما هو في التعبير، فمثل هذه الحيثية لاتنافي الثبوت من حكم ولازم ووجود وعدم من جهة أخرى، وفي نفس الامر والواقع فإن النفي من حيثية لاينافي الثبوت من حيثيات أخر.

وتارة تلحظ الماهية ولوازمها مع قطع النظر عن الوجود والعدم كالعلم والإرادة.

وثالثة تلحظ الماهية مع لوازمها وتلحظ أيضاً موجودة أو معدومة . إذن يتضح لك أن المرتبة الأولى ليست مورد حكم من الاحكام، وليس في تلك الحالة ومرتبة نفسها لزوم ارتفاع النقيضين، لانه لاحكم حتى يلزم ارتفاع النقيضين، بل كلّ ما ادعيناه جار في كلّ شيء لاخصوصية له بالماهية، فنفس كلّ شيء ليس إلا نفسه وأجزاءه لايدخل غيره في حقيقته، وهذا الذي أوضحناه هو ما قاله صدر المتالّهين وتبعه المترجمون لكلامه من أن الماهية ليست من حيث هي إلا هي.

توضيحه: أن عندنا في هذه القضية موضوعاً وهو الماهية وسلباً وهو ليس، ومحمولاً وهو كلّ ماوقع عقيب ليس، فالموضوع على اطلاقه والمحمول هو الذي توجه عليه النفي فوقع مقيداً، اذن فالموضوع وقع مطلقاً وتوجّه عليه النفي الذي كان نفياً مقيداً ومحدوداً، فالحيثية ليست حيثية سوى ذات الموضوع، فكانهم قالوا في هذه العبارة: الماهية بلحاظ نفس ذاتها لايدخل في هذا الحال اعتبار أيّ شيء سوى اعتبار ذاتها فقط(١).

<sup>(</sup>۱) اعلم: أن النسبة بين المفهوم والماهية هي العموم والخصوص من وجه، فالانسانية في الذهن ماهية وهي مفهوم، فهي مورد الاجتماع، وماهية الإنسان خارجاً الموجودة بوجود زيد هي ماهية وليست بمفهوم، ومفهوم الوجود في الذهني مفهوم وليس بماهية.

وبناءاً على أصالة الوجود تكون الماهية أمراً إعتبارياً وهي عبارة عمّا يُقال في جواب ما الحقيقية، فإذا سئلنا بما الحقيقية عن الإنسان ماهو؟ يُجاب بحيوان ناطق، ومراتب السؤال بحسب الترتيب ستة:

أولاً: السؤال بـ (ما) الشارحة الاسمية مثل: ماهوالاسد؟ والمختص بالجواب في هذه المرحلة هي الكتب اللّغوية.

ثانياً: السؤال بـ (هل) البسيطة، وهو السؤال عن أصل وجود الشيء كالسؤال بأن الاسد موجود أم لا؟.

ثالثاً: السؤال بـ (هل) المركبة وهو البحث عن عوارض الشيء بعد الفراغ عن أصل وجوده.

رابعاً: السؤال بـ (لِم) وهو السؤال عن علية الشيء المعبَّر عنها بـ (العلّية الثبوتية) فاعلية كانت أو غائية، وتارة يكون السؤال بـ (لِم) الاثباتية وهو السؤال عن العلّية في محيط الذهن وهي العلّية العلمية، وهو سؤال عن الوسط لإثبات الاصغر للأكبر.

#### شبهة ارتفاع النقيضين

قد يُقال: أنه يرد على قولهم: الماهية ليست من حيث هي إلا هي لا موجوده ولا معدومة ارتفاع النقيضين، فهو تخصيص للمباحث العقلية التي لاتقبل التخصيص.

والجواب: أن الماهية في مرتبة الذات كماهية الإنسان مثلاً لا موجودة ولا معدومة ولا كلية ولا جزئية، ولا واحدة ولا كشيرة، ولا أي شيء ونقيضه، وهذا في مرتبة الحمل الأولي الذاتي وهو التقرر الماهوي المفهومي، فإن في مرتبة الذات يُسلب كلُّ شيء ونقيضه عن الماهية، وليس هذا من باب ارتفاع النقيضين فهو خارج تخصصاً لاتخصيصاً ليقال: أن المسائل العقلية ليست قابلة للتخصيص، فمرتبة الذات قبل مرتبة الاحكام

والعوارض، فلا تكون مشمولة للتناقض، وإلا لو كانت الماهية في مرتبة ذاتها في الحمل الأولي الذاتي وتقررها الماهوي متصفة باحد النقيضين كالوجود أو العدم لما أمكن أن تتصف بنقيضه الآخر، ولذا جاز أن تتصف الماهية تارة بالوجود وأخرى بالعدم، وتارة بالوحدة وأخرى بالكثرة، وتارة بالكلية وأخرى بالجزئية.

فالماهية من حيث هي هي ليست إلا هي لا موجودة ولا معدومة، فإذا قدمنا السلب على الحيثية جاز سلب كل شيء ونقيضه عن الماهية؛ بمعنى ان في مرتبة ذات الماهية كالحيوانية الناطقية ليس مفهوم الوجود أو العدم دخيلاً، بل ولا الوحدة ولا الكثرة ولا أي مفهوم آخر سوى مفهوم الحيوانية والناطقية.

فعُلم إذن أن المسلوب هو الوجود والعدم في المرتبة، وهي مرتبة ذات الماهية أي تقررها الماهوي، وليس المراد سلب الوجود أو العدم عنها مطلقاً في كلّ مراتب الواقع، فسلب الوجود أو العدم أو غيرهما عن الماهية في مرتبة حملها الأولي الذاتي لا الشايع الصناعي، لأن في مرتبة الحمل الشايع هي أمّا موجودة أو معدومة، وكذا هي أمّا واحدة أو كثيرة وكذا هي أمّا كلّية أو جزئية.

وبالجملة: المراد سلب النقيضين عن الماهية في مرتبة ذاتها بجعل السلب في المرتبة قيداً للمنفي لاقيداً للنفي، وليس كون الماهية في مرتبة ذاتها هي ليست إلا هي من خواص الماهية، بل هذا الحكم يعم جميع الاشياء فإن مفهوم الوجود في مرتبة الذات، والحمل الاولي ايضاً ليس هو إلا هو فلايدخل في هذا المفهوم في هذه المرتبة أي مفهوم من المفاهيم الأخر،

م ه کذا م فر م م الولم و الولم و الکتراب و ها م حرا ، فان کا م فرم و

وهكذا مفهوم العدم والوحدة والكتاب وهلم جرا، فإن كلّ مفهوم بالحمل الأولي ليس هو إلا هو.

فإذن الظرف وهو (في المرتبة) قيد للمنفي لا للنفي وهو السلب، وهذا هو المراد من (وقدمن سلباً على الحيثية، فنقول:

الانسان ليس أو ليس الانسان من حيث هو انسان بموجود أو معدوم، ولا بواحد أو كثير وهكذا بالنسبة إلى كلّ شيء ونقيضه. فإن المسلوب هو الوجود الخاص وكذا العدم الخاص وهما الوجود والعدم في المرتبة الماهوية، لا أنهما مسلوبان مطلقاً في جميع أوعية الواقع حتى يستلزم ارتفاع النقيضين، لان الماهية في مرتبة ذاتها هي قبل أي حكم من الاحكام، فيكون خروجها في مرتبة ذاتها عن الاحكام تخصصاً لاتخصيصاً، فهو سلب للنقيضين عن الماهية في مرتبة ذاتها لاسلب النقيضين عنها في مرتبة الاحكام والعوارض، فهو سلب للنقيضين في مرتبة الحمل الاولي لا الشايع والعوارض، فهو سلب للنقيضين في مرتبة أو معدومة.

#### اعتبارات الماهية

للماهية اعتبارات ثلاث إذا نُسبت إلى ماعدا نفسها، وهذه الاعتبارات ليست هي الاعتبارات المتقدمة التي ذكر فيها: أن الماهية إذا كانت جنساً أو فصلاً كانت لابشرط، وإذا كانت مادة أو صورة كانت بشرط لا، فإن هذه ترجع لنفس الماهية بلحاظ أجزائها.

فنقول: الماهية إذا نُسبت إلى الخارج كانت تارة بشرط لا، وأخرى لا بشرط، وثالثة بشرط شيء، لان الماهية تارة تلحظ بشرط لا عن كلّ ماعداها؛ آي مجردة عن كلّ ماسواها بأن لايلحظ حتى وجودها الذهني، وهنا البشرط لائية قيد من قيودها.

وتارة: تلحظ الماهية بما أن الوجود الذهني أو الخارجي يكون معها، أو هي مع الوحدة، أو الكثرة، أو غيرهما وهي الماهية بشرط شيء.

وتارة: تلحظ الماهية لابشرط بمعنى أن اللابشرطية تكون قيداً لها، وهذا هو الفارق بين الماهية التي هي اللابشرط القسمى والمقسمى.

ومن المعلوم أن الماهية اللابشرط المقسمي ليس لها أي تحقق إلا بتحقق اقسامها الثلاث، فاللابشرط المقسمي لحاظ الماهية حتى مع عدم قيد اللابشرطية، فضلاً عن كونها مقيدة بشرط لا أو بشرط شيء، لانه إذا كان اللابشرط قيداً للماهية كانت قسماً من اقسام اللابشرط المقسمي، ومن المعلوم أن الماهية اللابشرط القسمي لا تجتمع مع الماهية البشرط شيء والماهية البشرط لا، فإن الماهية بهذا اللحاظ قسيمة لهما وهي قسم من الماهية اللابشرط المقسمي، والماهية اللابشرط المقسمي تجتمع مع الاقسام الثلاثة الملابشرط المقسمي، والماهية اللابشرط لا والبشرط شيء.

وأن الماهية البشرط لا على قسمين، كما وأن الماهية اللابشرط أيضاً على قسمين، ولكن الماهية البشرط شيء لاتكون إلا قسماً واحداً.

فقسم من الماهية البشرط لا: هي المجردة عن كلّ ماعداها، وهي من الاعتبارات الثلاث، والقسم الثاني من الماهية البشرط لا: هي المادة في مقابل الجنس، والصورة في مقابل الفصل وهذا ليس من الاعتبارات الثلاث، بل لحاظ الماهية بما لها من الأجزاء.

وقد عبُّر البعض عن الماهية البشرط شيء بـ (الماهية المخلوطة) وعن

......

الماهية اللابشرط القسمي، وهو كون الاطلاق قيداً لها بـ (الماهية المطلقة) وعن الماهية المبشرط لا بـ (المجردة) وهي تارة بشرط لا المقسمي وتارة بشرط لا القسمي.

واللابشرط أيضاً مقسمي وقسمي، فإن اللابشرطية في اللابشرط القسمي قيد، وفي اللابشرط المقسمي ليست قيداً، فاللابشرط المقسمي يعود الى الاقسام الثلاث، واللابشرط القسمي قسم وفرد من هذه الثلاث.

\* \* \*

# المبحث الثاني أبحزاء الماهية

اجزاء الماهية من الذاتيات هي: الجنس والفصل، وقد أخذ في مفهوم الجنس اللابشرط، وكذلك في مفهوم الفصل ولذا جاز حمل أحدهما على الآخر، لأن كلّ واحد من الجنس والفصل لم يُقيّد بشرط شيء.

وامّا حال الهيولي والصورة، فحيث أن المادة والصورة في الشيء أمران خارجيان ولكلّ من الهيولي والصورة، أو بعبارة أخرى المادة القابلة والصورة الفعلية حظ ودرجة من الوجود، وأن كلّ درجة من الوجود ولو كانت قوّة هي واقفة على نصابها فتأبى عن قبول درجة أخرى التي هي واقفة على حدّ آخر، لأن الملحوظ عقلاً هي تلك المرتبة الخاصة.

فالهيولي وإن كانت حقيقتها حقيقة الجنس وحقيقة الصورة هي حقيقة الفصل، إلا أن الهيولي والصورة لايجوز حمل إحداهما على الأخرى لتوقف المراتب، ولكن الجنس والفصل القي فيهما الوقوف على المرتبة، فلذا صح حمل أحدهما على الآخر(١).

#### خواص الأجزاء

(١)الأجزاء وهي الذاتيات المعبَّر عنها بـ (الاجزاء الحدّية) لها خواصّ:

منها: أن الأجزاء وهي الأجناس والفصول بينة الشبوت للماهية النوعية فلايحتاج ثبوتها للماهية إلى الوسط والبرهان، وهو استغنائها عن السبب بحسب مقام الذهن، وهو غنائها عن علّة الإثبات لا الاستغناء عن علّة الثبوت.

ومنها: أن الاجزاء الذاتية غنية عن السبب ايضاً في مرتبة الوجود الخارجي، ولذا قيل: الذاتي مالا يُعلّل؛ أي لا يعلّل بعلّة وراء علّة الذات، فعلّة وجود الماهية هي علّة وجود الاجزاء، فالاجزاء الخارجية غنية عن علّة الثبوت.

ومنها: أن الاجزاء سابقة على الكلُّ في الوجودين الذهني والخارجي .

\* \* \*

# المبحث الثالث تقيقة الننيء فصله الأثير

اعلم أن الوجود يدور مدار الفصل حيث مادار، قال الشيخ الرئيس:

ان صورة الشيء ماهيته التي هو بها هو، ولايكون الشيء فعلياً إلا بالفصل الاخير دون الفصول البعيدة أو القريبة غير الفصل الاخير، فالفعلية تنحصر في الفصل الاخير كالناطق للانسان، ولا يكن أن تكون الاجناس والفصول كلها فعليات، إذ ليس للشيء وجودان، فليست المتقدمات إلا مراتب استعداد.

وليعلم أن الفصل الأخير غالباً لايُعرَف، فإن الاطلاع على ماهيته في غاية الاشكال، أو هو سنخ وجود والوجود لايُعرف إلا بالمشاهدة من العلة للمعلول(١).

<sup>(</sup>١) شيئية الشيء بصورته وفصله الاخير وبقية الفصول والاجناس المتقدمة ماخوذة في الماهية بنحو عدم التعين والإبهام؛ بمعنى أنها بحقائقها الوجودية ماخوذة في الفصل الأخير وإن لم تتحقق بحدودها الخاصة، وإلا فلو أخذت الحدود بنحو البشرط لا لما أمكن حصول الكمال بعد الكمال فهي ماخوذة بنحو اللابشرط ولذا قبلت الصور بمراتبها العالية:

# المبحث الرابع تمحد الأجناس والفصواء

إعلم أن الاجناس والفصول إذا تعددت تكون متعددة بمراتب طولية عديدة، ولا تقع متعددة بمرتبة واحدة.

أمّا امتناع تعدد الفصول في مرتبة واحدة، فإن من الواضح أن فعلية الشيء لاتتثنى ولا تتكرر، إذ لاتكرر في تجلّيه تعالى فلا يتجلّى في شيء مرتين.

وامّا امتناع تعدد الجنس بالمرتبة الواحدة، فلأن كلّ فسصل يقتضي قوّة خاصة ومادة واحدة، والمادة والقوة متقومة بالوجود الخاص، فكما تمتنع الفعليتان في مرتبة واحدة، كذلك تمتنع القوتان في مرتبة واحدة،

وما بيناه من امتناع تعدد الأجناس في مرتبة واحدة لاينافي ماسبق بيانه منّا ان الجنس ماخوذ على وجه الابهام، فإن ذلك في حال عدم التعيين، أمّا إذا تعيّن الجنس على وجه صار قوة من القوى، فإنه يتعيّن ولو بالاضافة الى وجود آخر، وإذا تعيّن الجنس في مرتبة من المراتب فلايقبل تعيّناً آخر لتلك المرتبة، فالابهام اذن قبل التعيّن واذا تعيّن وصار قوة خاصة، فتكون القوة فعلية في نفسها وإن كانت قوة لفعلية أخرى.

#### المبحث الخامس

#### هل تركيب الجنس مع الفصل إنضمامي أو اتحادي؟

قد وقع الخلاف بين الحكماء فذهب بعضهم إلى أن الجنس مع الفصل تركيبهما انضمامي، وذهب المحققون منهم إلى أن التركيب بينهما اتحادي.

فعلى مبنى التركيب الانضمامي يكون الجنس مع الفصل من قبيل اضافة أمر خارجي لأمر خارجي آخر، وأمّا على مبنى المحققين فليس إلا وجوداً واحداً في الواقع لا تحليل فيه ولاتركيب.

والبرهان على ما ذهب اليه المحققون: أن الجنس كما عرفت قوة بعد الابهام، وأمّا الفصل فهو فعلي وهو تحصل في الخارج لتلك المرتبة من القوة، وإذا كان أحدهما وهو الجنس قوة، والآخر وهو الفصل فعلية، وتحصّل لمرتبة القوة فلا يُعقل في مثل ذلك أن يكون التركيب بينهما انضمامياً، حيث يستدعي القول بالانضمام أن تكون هناك فعليتان لا قوة وفعلية، والمفروض أن الفصل صرف الفعلية والجنس صرف الاستعداد.

#### المبحث السادس التننذص

اعلم: أن الوجود عين مابه التشخص، فلايسعك أن تُشير إلى ذات من الذوات إلا وترى تعيناً وتشخصاً بنفسه أو بوجوده، فالوجود عين التشخص وبه التشخص، ومن هنا تعرف أنك أذا ضممت ماهية لأخرى أو جئت بقيود كثيرة لماهية من الماهيات ولو بالف قيد فإنه لايقتضي الشخصية وتعين الوجود.

ف الطبايع والماهيات بذواتها وقيودها لاتقتضي الوحدة والتشخص، ولا الثبوت والتقرر، فإن كلّ ذلك من شأن الوجود، وإنما في الطبايع والماهيات التمييز لبعضها من بعض، فالعينية بنفس الوجود وإن جاءت له المميزات بالماهيات أو التمييز بالحصص(١).

وأن بين التميز والتشخّص عموم وخصوص من وجه، فمادة

<sup>(</sup>۱) ذهب الكثير من أعلام الحكمة إلى: أن التشخص بالعوارض المشخصة، وآخرون إلى: أن التشخص بالوجود والعوارض امارات التشخص، وإن إطلاق التشخص عليها من باب وصف الشيء بلحاظ حال المتعلّق، وأن ضم ماهية إلى أخرى يُفيد التميّز لا التشخص، والوجود والتشخص وإن كانا مفهومين مختلفين لكنهما متحدان عيناً وخارجاً.

الاجتماع وجود زيد فإنه يشارك عمراً في الانسانية، فزيد متشخّص بوجوده ومتميّز عن غيره من أبناء نوعه، فالتشخّص يكون للشيء بلحاظ نفسه، والماهيات والكلّيات تفيد التميّز لا التشخّص.

فالحق تعالى متشخّص، لكن لاتميّز هناك لعدم المشاركات في النوع والماهية، والإنسان الضاحك متميّز عن غيره وهو الانسان غير الضاحك، لكن لاتشخّص هناك فزيد متميّز عن عمرو ومتشخّص أيضاً بالنسبة لنفسه بوجوده.

\* \* \*

# الفصلء الثالث

وفيه مباحث:

# المبحث الاثول في الوهجة والمهثرة

اولاً: في تعريف الوحدة والكثرة وانقسامهما، فقد قيل في تعريفهما: أن الواحد هو الذي لاينقسم، والكثير هو الذي ينقسم، ولكن هذه التعاريف لفظية لأنها من قبيل تعريف الشيء بنفسه، ويشبه المقام تعريف الوجود حيث أنه لاتعريف له لأنه من المفاهيم الأولية التي تأتي في الذهن أولاً وبالذات فلايقع لها تعريف.

فإذن الوحدة والكثرة من المفاهيم البديهية فهي غير قابلة للتعريف.

ثم أن الوحدة ليست جوهراً ولا عرضاً لانها نظير الوجود ومفهوم منتزع عن الوجود وينقسم كالوجود إلى وحدة بالقوة ووحدة بالفعل، وكل حكم يترتب على الوجود يترتب عليها من القرب من المبدأ والبعد عنه.

ثانياً: ينقسم الواحد إلى واحد حقيقي وهو المتصف بعنوان الوحدة في نفسه ومن غير واسطة في العروض وبحال متعلقه، وإلى واحد غير حقيقي وهو ما اتصف بعنوان الوحدة ولكن بواسطة في العروض وبحال متعلقه.

والحقيقي إلى ماهو موصوف بعنوان الوحدة كعنوان الواحد وإلى الوحدة الحقيقية وهو واجب الوجود، وهو أحق بالوحدة من كل شيء، والوحدة أحق بالتسمية بعنوان الوحدة من كل ما اشتق منها نظير الأبيض والبياض، فإن البياض أحق بالبياضية من كل ما اتصف بالبياض.

والواحد أمّا واحد بالخصوص وهو الواحد العددي المُعبَّر عنه بالشخص، وأمّا واحد بالعموم، والواحد بالعموم أمّا واحد مفهوماً وهو الواحد المفهمي العمومي، وأمّا واحد بالجنس أو واحد بالعرض.

ثم اعلم: أن وحدة الجنس تُسمى مجانسة، ووحدة النوع تُسمى مماثلة، ووحدة الكم تساوياً، ووحدة الكيف تشابهاً، ووحدة النسبة تناسباً، ووحدة الوضع توازياً.

والكثرة في جميع ذلك على خلاف الوحدة والواحد بالمعنى الجنسي وغيره من المقولات هو غير الواحد الحقيقي، ويُسمى الواحد بالجنس، والنوع والكم والكيف أو النسبة والامثلة كلها واضحة.

واعلم: أن ليس لله تعالى وحدة عددية، وهي التي تكون في مقابل الثاني، بل له سبحانه وحدانية العدد وهو الوجود المحض، كمما ورد عن الإمام زين العابدين على الإمام له وحدانية العدد» (١).

<sup>(</sup>١) من جملة تقاسيم الوجود تقسيمه إلى الوحدة والكثرة، فالوحدة

مع عدلها تعم الحقائق جميعاً وإن كانت الوحدة مساوقة للوجود مصداقاً، وعليه فتكون الوحدة بنفسها تعم جميع الموجودات فتشمل حتى الكثرة، ولذا يُقال كثرة واحدة.

وكون الوحدة مساوقة للوجود مع كونها من تقاسيم الوجود فإن ذلك لاختلاف الاعتبار، فإن الوجود إذا جُعل بإزاء العدم كانت الوحدة مساوقة له، وإذا لو حظ الوجود بما له من المراتب كانت الوحدة من اقسامه، فيقال: الوجود أمّا واحد وكثير.

ولاباس بذكر اقسام الوحدة تفصيلاً تبعاً لبعض الاعلام؛ فنقول:

أولا: أن الوحدة والواحد شيء واحد، ولذا يُقال: تقسيم الوحده أو تقسيم الوحدة أو تقسيم الواحد، لانه لم تُعتبر الذات في المشتق فالواحد أو الوحدة الحقيقي وهو ما لا يحتاج في الاتصاف بالوحدة الى واسطة في العروض، وامّا غير حقيقي وهو بخلافه.

والواحد الحقيقي هو: امّا ذات وماهية ثبتت لها الوحدة أم ليس كذلك، بل هي نفس الوحدة الخارجيه المصداقية العينية لا مفهوم الوحدة الذهنية، فما كان نفس الوحدة العينية فهو الواحد بالوحدة الحقة وهو الله تعالى، وامّا الواحد الحقيقي الذي هو ذات ثبتت له الوحدة أمّا واحد بالخصوص أو واحد بالعموم، والواحد بالعموم تارة يُراد منه العموم العرفاني وهو سعة الوجود، وتارة يُراد منه العموم الفهومي وهو أمّا واحد نوعي أو جنسي أو عرضي.

والواحد بالخصوص امّا غير منقسم من حيث الطبيعة المعروضة للوحدة، أو منقسم، وغير المنقسم امّا نفس مفهوم الوحدة أو غيره، وما كان غينة من من من المرات في أمّا من من قابل اللاث المتالك " تكال

كان غير نفس مفهوم الوحدة فهو أمّا وضعي قابل للاشارة الحسّية كالنقطة، وأمّا مفارق مجرد عن المادة.

والمفارق امّا مفارق محض كالعقول، فإنها مجردة ذاتاً وفعلاً، وامّا متعلّق بالجسم كالنفس فإنها مجردة ذاتاً لا فعلاً، والمنقسم امّا منقسم بالذات وهو المقدار والجسم التعليمي أو منقسم بالعرض وهو الطبيعي المعروض للجسم التعليمي وبقية العوارض كالكيف، والواحد غير الحقيقي امّا واحد بالنوع كوحدة زيد وعمرو وهند في الانسانية.

ويجب الالتفات أن هناك فوقاً بين الواحد النوعي والواحد بالنوع، فإن الواحد بالنوع وحدته غير حقيقية، بخلاف الواحد النوعي فإن وحدته حقيقية.

وامّا الواحد غير الحقيقي بالجنس كالوحدة بالحيوانية أو بالكيف، فإن السّكر والعسل والتمر متوحدة بالحلاوة أو الوحدة بالكم أو الأين إلى آخر الاعراض كالتشابه والتوازي وغيرهما.

فوحدة الحق تعالى هي الوحدة الحقة الحقيقية، وأمّا الوحدة الحقيقيه غير الحقة فهي ذات ثبتت لها الوحدة؛ أي كانت وجوداً له ماهية كزيد واحد، وتفصيل الكلام موكول إلى الكتب المطولة.

#### المبحث الثاني الأماء وأقسامه

الحمل ينقسم إلى: ذاتي أولي، وإلى شايع صناعي، وإلى حمل اشتقاق وتواطى.

فالحمل الذاتي: اتحاد الشيئين ذاتاً وماهية، ولابداً فيه من جهة اتحاد وجهة اختلاف، وإلا فلو اتحدا من كل جهة كان من حمل الشيء على نفسه، وإن تباينا من كل جهة لم يصح الحمل، لانه يكون من حمل المباين على المباين.

وان اختلاف الحمل في الحمل الذاتي كاختلاف الحد والمحدود، فاحدهما مقام التفصيل والآخر مقام الاجمال، فالمحدود اجمال التفصيل، والحد تفصيل الاجمال.

وامّا الحمل الشايع: فهو الاتحاد في الوجود، وهو على اقسام: الاول: أن يتحد الموضوع والمحمول ذاتاً.

الثاني: أن يتحدا عرضا كالكاتب والضاحك، فإنه ليس بينهما اتحاد ذاتي بل كان الاتحاد بالعرض تبعاً للانسان.

الثالث: ما كان الوجود لاحدهما بالذات وللآخر بالعرض. وامّا الحمل الاستقاقي: فهو من حمل المبادىء على

موضوعاتها كزيد ذو بياض، وأمّا نفس المشتق وهو زيد أبيض فهو من الحمل المتواطىء عند أرباب المعقول، لا من الحمل الاشتقاقي لاتحادهما في الوجود، ولاتحتاج في مقام الحمل إلى توسيط لفظة (ذو) كما في حمل الاشتقاق(١).

(١) الهوهوية اسم مركب من هو هو جعل اسماً للاتحاد فعرّف باللام فقيل الهوهوية .

اعلم: أن من لواحق الوحدة والكثرة الهوهوية والغيرية، فالهوهوية من عوارض الوحدة والغيرية من عوارض الكثرة، ومن أقسام الغيرية التقابل باقسامه الأربعة والتخالف والتماثل بلحاظ العوارض المشخصة للأفراد ككون زيد غير عمرو، وأمّا لو لاحظنا المتماثلين بما هما داخلان تحت نوع واحد كالانسانية لكان التماثل من أفراد الهوهوية فيدخل تحت الوحدة.

وهنا يقع سؤال وهو: هل الحمل والهوهوية شيء واحد أم لا؟ أو أن الهوهوية أعم مِن الحملي بناء على كون المراد من الحمل هو الاتحاد في الوجود فقط، لأن على هذا تكون الهوهوية إضافة على شمولها لموارد الحمل وهو الاتحاد في الوجود شاملة لاقسام أخر كالتجانس؛ وهو الاتحاد في الجنس، والتماثل وهو الاتحاد في النوع، والتساوي وهو الاتحاد في الكم، والتشابه وهو الاتحاد في الكيف، وإلا فلو لم يخصص الحمل بالاتحاد في الوجود لكان الحمل والهوهوية شيئاً واحداً، وهو اتحاد ما سواء كان في الوجود أو الماهية.

### المبحث الثالث التقاباء وأقسامه

لابد من تقديم مقدمة لايضاح المعنى، وبيانها: أن الشيء إذا قيس إلى آخر فامًا أن يكون أحدهما غير الآخر أم لا، والأول أما أن يكونا مثلين أم لا؛ وغرضنا هنا من المثلية مايشمل المشتركات في النوع والمسابهة والمساوات والموازات والتناسب، فإن الموازات والمساوات والمساوات والمشابهة مماثلة للكم والكيف والوضع والنسبة.

امّا المتقابلان فهمها في مقابل المثلين، وهما المختلفان في موضوع واحد وفي زمان واحد ومن جهة واحدة، والتعبير بالمتخالفين لاخراج التماثل، وقولنا: يجتمعان في محلّ، لاخراج المتغايرين وبما هو الشايع من المتخالفين كالحلاوة والسواد فإنهما يجتمعان في محلّ واحد، واشترطنا وحدة المحلّ لادخال مثل السواد والبياض من التضاد كسواد الحبشي وبياض الرومي في محلّ واحد وهو الوجود، واشترطنا وحدة الحمل لادخال التقابل في مثل الأبوة والنبوة مما يمكن اجتماعهما في محلّ واحد ولكن باعتبار جهتين، وبقولنا وحدة الزمان لأجل تقابل المتضادين المتعاقبين على

موضوع واحد، المجتمعين في الواقع والدهر، فإن الاجتماع في افق الدهر لاينافي التعاقب الزماني.

#### أقسام التقابل:

التقابل على أنحاء: الأول تقابل السلب والايجاب، والثاني تقابل العدم والملكة، والثالث تقابل التضاف. التضايف.

امّا الأول: فمعناه سلب المحمول عن الموضوع كزيد ليس بقائم، وليس معنى القضية ثبوت النفي لزيد، وإلّا لكانت معدولة المحمول وليست بسالبة، وحقيقة السلب ليس له ثبوت خارجي فالسلب ليس إلّا اعتباراً عقلياً وليس بامر خارجي.

الثاني: تقابل العدم والملكة، وهما أمران أحدهما وجودي والآخر عدمي، ولكن الأمر العدمي ليس عدماً محضاً كالسلب والايجاب، بل هو العدم الذي من شأنه أن يتصف بالوجود والمقيد به الموضوع، فالعدم والملكة سلب وجود عن الشيء القابل للاتصاف بذلك الوجود.

ثم أن تقابل العدم والملكة تارة يكون في الشخص، وأخرى في النوع، وثالثة في الجنس، ففقدان البصر عن الاكمه من شأن نوعه، وفقدان البصر عن العقرب من شأن جنسه، وفقدان اللحية وعدمها عن الاكوس من شأن شخصه.

الشالث: تقابل التضاد، وهما الأمران الوجوديان اللذان

لا يجتمعان في محل واحد ولا في موضوع واحد كالسواد والبياض في الجسم، ولابد من اعتبار وحدة الموضوع في تقابل التضاد، ولا تضاد في الجواهر والاجناس لانه ليس فيها وحدة موضوع، ويعتريها التضاد تبعاً لتضاد مايعرض عليها كالسواد في جنس والبياض في جنس آخر.

الرابع: تقابل التضايف، وهما الأمران الوجوديان اللذان يستلزم من تعقّل احدهما تعقّل الآخر كالابوة والنبوة، ولابدَّ في تقابل التضايف من التكافىء بين الطرفين في القوة والفعل، فإذا كان أحد الطرفين بالفعل كالابوة الفعلية فلابد أيضاً من أن تكون البنوة فعلية، وإذا كانت احداهما بالقوة كانت الأخرى كذلك.

## المبحث الرابع تقاباء الوحدة والمهثرة

أن ماذكرناه من أقسام التقابل الأربعة لاينطبق على تقابل الوحدة والكثرة تقابل سلب الوحدة والكثرة تقابل سلب وايجاب، ولا عدم وملكة، فإن الوحدة والكثرة أمران وجوديان، كما وأنه ليس بين الوحدة والكثرة تقابل التضاد لعدم تحقق غاية البعد والخلاف بينهما، لأن الكثرة تتقوم بالوحدة.

ومن الواضح أن لا تقوم لأحد الضدين بالآخر، فالوحدة عين الكثرة، ويكون الإئتلاف بينهما من أشد أنحاء الإئتلاف، وليس بينهما أيضاً تقابل التضايف، لأنه لايستلزم من تعقل أحدهما تعقل الآخر.

وقد عرفت أن المتضايفين متكافئان بالقوة والفعل، ويحصل الانفكاك في الوحدة والكثرة اذن بين الوحدة والكثرة تقابل خاص، فيُعبَّر عنه بالتخالف وليس من التقابل الاصطلاحي(١).

<sup>(</sup>۱) هل بين الوحدة والكثرة تقابل أم لا؟ وعلى فرض وجوده فهو من أي أقسام التقابل؟

ذهب الخواجة في التجريد إلى: أن التقابل بينهما بالعرض، لان

الكثرة والوحدة معروضة للعلّية والمعلوليه والمكيلية والمكيالية، لأن من تكرر الوحدة تحصل الكثرة فهي كالعلّة لها، وكذا الوحدة مكيال والكثرة مكيلة،

لانه باخذ الواحد بعد الواحد تفني الكثرة.

فبنظره (قده) أن التقابل بين الوحدة والكثرة بالعرض بتبع التقابل بين العلّة والمعلول الذين بينهما تقابل بالذات من باب التضايف.

وذهب آخرون: إلى أنه ليس بين الوحدة والكثرة أي تقابل من التقابلات الأربع، بل هو تقابل من نوع آخر لعدم الدليل على انحصار التقابل في الأربع.

وذهب بعض الحققين: إلى أنه ليس بين الوحدة والكثرة تقابل أصلاً، لان الوحدة والكثرة من اقسام الوجود، والوجود مشكك ذو مراتب، مرتبة منه واجبة بالذات ليس فيها أي تكثّر وهي الوحدة الحقّة الحقيقية، ومرتبة منه الوجودات الامكانية وهي تختلف شدةً وضعفاً.

وعليه فالوحدة أيضاً تختلف باختلاف المراتب تبعاً لشدة الوجود وضعفه، فالوحده في المجردات أشدُّ من الوحدة في الماديات، ولما كانت الحقيقة المشككة ما به الاختلاف فيها عين مابه الاشتراك، وما به الاشتراك عين ما به الامتياز، كانت الوحدة في الكثرة والكثرة في الوحدة، فاذن لا تقابل بين الوحدة والكثرة لا بالذات ولا بالعرض.

# الفصلت الرابع في الملواء

وفيه مقدمة ومباحث:

#### المقدمة

أما المقدمة فلبيان معنى العلّة وأقسامها: فالعلّة أمّا تامّة أو ناقصة.

أمّا التامّة: فملاكها هو وجوب المعلول عند وجوب العلّة، فيحصل وجود المعلول عند وجود علّته التامّة.

وأمّا العلّة الناقصة: فلايجب بوجودها المعلول، ويمتنع المعلول بامتناع علّتُه ومابه فعلية الشيء، يُعبَّر عنه بـ (الصورة) و (الصورة والمادة) يُعبَّر عنهما بـ (العلل الداخلية).

امّا ما كان خارجاً عن الشيء وهو من اجزاء العلّة فهو: امّا لأجله الشيء فيُعبَّر عنه بـ (الغاية) وامّا منه يكون الشيء فيُعبَّر عنه بـ (العلّة الفاعلية).

ومرادنا من العلية: مايحصل منه الأثر، وأمّا مابه يقوم الأثر فليس من أجزاء العلّة، ويُعبَّر عنه بـ (الشرط) لأن الأثر لايستند اليه، ولا يتكون المعلول منه، فالمعلول يترشح من شيء يقع الأثر منه، لا من شيء يقوم الأثر به.

فإذن الشروط كلها دخيلة في فعلية الشيء لافي اقتضائه، فهي أمّا متممة للمفعول والقابل وأما مصححه لفاعلية الفاعل، وأيضاً الشروط تارة تكون عدمية وأخرى وجودية، فمثلاً قرب النار من

الحطب شرط وجودي، امّا رطوبة الحطب في تأثير النار فـشرط عدمي، وهو المُعبَّر عنه بـ (المانع) وأمّا المعـدات فليس شانها إلا تقريب العلّة من المعلول كسير الاقدام المقرّب للوصول إلى المنزل.

وكل من العلة الفاعلية والغائية علة بالنسبة الى الأخرى، فالعلة الفاعلية علة العلة الغائية في مقام الوجود والتحقق، والعلة الغائية على مقام التصور والحضور الذهني، فالغاية متقدمة في الذهن، والفاعل فاعليته متقدم في الخارج(١).

<sup>(</sup>١) العلل أمّا وجودية وهي المُعبَّر عنها تارة بـ (العلل الصدورية) وأخرى بـ (العلل الخارجية) وهي العلل الفاعلية والغائية، وأمّا علل ماهوية، وهي المُعبَّر عنها بـ (العلل الداخلية) تارة وأخرى بـ (علل القوام) وهي العلل الصورية والمادية.

والعلّة هي: ما احتاج إليها الشيء صدوراً وهي العلّة الفاعلية، أو قواماً وهي العلّة الصورية، والمادية لانها يُعبَّر عنها بـ (علل قوام الماهية).

# المبحث الاثول في الملة الفاغلية

العلّة الفاعلية بمعنى ما كان منه الآثر لا ما قام به الآثر، والعلّة الفاعلية لها أقسام:

فاعل طبيعي: وهو الفاعل من غير شعور ولا اختيار إلا أن الفعل يلائم طبعه.

وفاعل بالقسر: وهو الفاعل من غير شعور ولا اختيار، إلا أنه لايلائم الطبع.

وفاعل بالجبر: وهو الفاعل من غير اختيار، كجبر الإنسان على عمل على خلاف ارادته.

وفاعل بالقصد: وهو الفاعل عن قصد وإرادة، وكان القصد ناشئاً عن غرض من الأغراض.

وفاعل بالعناية: وهو ماكان علم الفاعل كاف في فاعليته وكان العلم زائداً على ذاته.

وفاعل بالرضا: وهو ماكان علمه كاف في فاعليته وغير زائد على ذاته، فعلمه بفعله مع فعله، ويكون علمه بذاته هو علمه السابق بفعله إجمالاً.

وفاعل بالتجلي: وهو علمه بفعله في مرتبة الجمع عين العلم التفصيلي في مرتبة التفصيل والتفريق.

إذا عرفت ذلك فنقول: اختار المعتزلة: أن الله تعالى فاعل على وجه الداعي، والأشاعرة: أنه فاعل من غير داع، بل كان فعله جزافاً، والمشائون: أنه فاعل بالعناية والاشراقيون: أنه فاعل بالرضا، والصوفية المحققون: أنه فاعل بالتجلي لكن لا بمايراه جهلة الصوفية من وحدة الوجود والموجود(١).

(۱) قال المحقق الآملي: الفاعل بالتجلي هو الذي يكون علمه التفصيلي بفعله قبل فعله، ولايقترن فعله بالداعي، ولايكون علمه السابق على فعله زائداً على ذاته، بل يكون عين ذاته، ولا فرق بينه من هذه الجهة وبين الفاعل بالرضا، إلا أن العلم السابق على الفعل في الفاعل بالرضا الذي هو عين الفاعل اجمالي لا غير، أو ليس بتفصيلي وفي الفاعل بالتجلي يكون تفصيلياً؛ بمعنى أنه إجمالي في عين الكشف التفصيلي، انتهى كلامه.

والمراد من الإجمال هنا البساطة التامّة التي هي عين الوجوب الذاتي . وامّا أن يكون العلم السابق على وجود الفعل زائداً على ذاته بواسطة الصور المرتسمة فهو الفاعل بالعناية .

فالعرفاء يرون الحقَّ تعالى فاعلاً بالتجلي، والمشاؤون يرونه فاعلاً بالعناية، والإشراقيون يرونه فاعلاً بالعناية، والإشراقيون يرونه فاعلاً بالقصد، والمراد من المتكلمين المعتزلة وما شابههم.

#### العلة الغائية

وأن من جملة العلل كما عرفت هي العلَّة الغائية، وهي في الذهن علَّة

......

بالنسبة إلى فاعلية الفاعل لا بالنسبة إلى الفاعل نفسه، وبهذا الاعتبار يقال لها: (العلّة الغائية) ومن حيث أن فعل الفاعل ينتهي إليها يقال لها (غاية) ومن حيث أنها يترتب عليها الفعل يُقال لها (غرض) أو (فائدة).

ومن المسلّم أن كلّ فاعل له في فعله غاية ولو كان فاعلاً طبيعياً، ومن المعلوم أنه ليس هناك من عبث في نظام الوجود.

والعلّة الغائية تارة يُراد منها ما إليه الحركة، وأخرى: ما لاجله الحركة، والعلل الطبيعية غاياتها ما إليه الحركة فقط، والقسر من شأن عالم الطبيعة، ولا يُعقل أن يكون دائمياً أو أكثرياً، لأن القسر الدائمي أو الاكثري لايتناسب مع العلم الإلهي بالنظام الاحسن.

والقسر الاقلي أما من لوازم عالم الطبيعة أو أنه من لوازم كمالها، وهذا يبدو للعارف عند النظر إلى العالم ككل، لا عند ملاحظة وجود خاص طبيعي بما يجب له من الوجود والكمال الخاص.

ولايقول بالبخت والاتفاق، إلا من جَهِل الاسباب الفاعلية أو الغائية، ولكن البعض خلط بين عدم الوجدان وعدم الوجود.

# المبحث الثاني في الملة الصورية

العلّة الصورية هي: مايتحقق بها فعلية الشيء، وتطلق العلّة الصورية على أنحاء:

أحدها: على نور الانوار والجوهر الحقيقي وهو الله سبحانه، فهو فاعل العلل، وغاية الغايات، ونهاية النهايات.

ثانيها: تُطلق على مابه فعلية الشيء كالنفس للجسد، وهيئة السرير للسرير، ويُراد مطلق الفعلية هنا فيشمل الجواهر العالية والأعراض.

ثالثها: تُطلق الصورة على مابه تقوّم المادة.

رابعها: تُطلق على الشكل والهيئة كهيئة الصلاة، وهيئة السرير.

خامسها: على الصور الجنسية والنوعية والفصل، فالنوع, صورة تفصيلية لصورة الجنس.

سادسها: تُطلق على الصورة العلمية الذهنية، وقد تُطلق الصورة أيضاً بمصطلح المناطقة على مقدمات القياس.

# المبحث الثالث في إلعلة إلمادية

اعلم: أن الحسامل لقسوة شيء يُعسبر عنه بـ (العلّة المادية والعنصرية) وتنقسم المادة باعتبار عنصرها، لأن العنصر أمّا أن يكون لشيء واحد بلا تغيير نظير اللّوح للكتابة، أو مع التغيير في ذات الشيء، بحيث تحصل زيادة جوهرية كالمني للحيوان حتى يزيد على المني كمالات جوهرية، حتى يبلغ المني درجة الكمال أو يكون مع تغيير في ذاته وانسلاخ صورته ونقصان جوهره، نظير الخشب للسرير حيث ينقص بالنحت، أو مع تغيير وانسلاخ في صفته كالشمعة للصنم، وقد يكون بالانضمام من غير تغيير كالآحاد للعدد، والمقدمات للقياس أو مع التغيير كالادوية للمعجون(١).

<sup>(</sup>١) من جملة أحكام العلل الجسمانية أنها متناهية التأثير مدّة وعدّة وشدّة، ومنها أنها لاتؤثر في غيرها إلاّ عندما يكون بينها وبين غيرها وضعاً خاصاً ومحاذات معينة، وإلاّ لسخنت النار التي هي في المشرق الماء الواقع في المغرب، وقد أقيم على هذه الدعاوى براهين مذكورة في الكتب المطولة.

# أحكام مشتركة بين العلل الأربع

اعلم أن هناك جهات مشتركة بين العلل، فالفاعل البسيطة كالمبدأ الأول، والمركب كعدة رجال يحركون شيئاً، والمادة البسيطة كالمهيولي، والمركبة كالعقاقير للمعجون، والصورة البسيطة كالماء، والمركبة كالبستان، والغاية البسيطة كالشبع للأكل، والمركبة كالتجمل وقتل القمل للبس الحرير، والفاعل العام ماينفعل عنه الكثير كالنار المحرقة لأشياء كثيرة، والخاص ماينفعل عنه شيء واحد، والغاية العامة كاسهال الصفراء لشرب السكنجبيل أو الترنجين ولشرب البنفسج، والخاصة كلقاء زيد صديقه الخاص، والفاعل الكلي كالطبيب للعلاج، والجزئي كالطبيب لهذا المرض.

والفاعل قد يكون بالذات وقد يكون بالعرض، وأيضاً الصورة والمادة والغاية قد تكون بالذات وقد تكون بالعرض، والعلّة قد تكون جسمانية.

وقد ذكروا هنا: أن الواحد لايصدر منه إلا الواحد، وأن الواحد لايصدر إلا عن الواحد، بناءً على أن الواحد الحقيقي \_ وهو الله تعالى \_ قد أوجد العقل، ولكن المراد من هذه العبارة ما أشار إليه بقوله تعالى: ﴿وما أمرُنا إلا واحدة﴾(١) وذلك الأمر هو الوجود

المنبسط الذي لاتكثر فيه إلا بتكثّر الموضوعات.

وأن من المعلوم أن السلسلة لابد وأن تنتهي إلى وجود ليس فوقه وجود، وهو منتهى شدة الوجود والنور وهو الله تعالى لبطلان التسلسل الى غير نهاية، إذ المعلول من طرف يكشف عن وجود طرف آخر هي العلة في السلسلة، فانك لو نقصت بعضاً من سلسلة المعلولات أو العلل لم يُطابق أحدهما الآخر في المنتهى، وهذا ممايدل على بطلان التسلسل، فإذن لابد وأن تنتهي سلسلة العلل والمعلولات إلى علة هي علة العلل.

وقد ذكر القوم هنا عن الشيخ وغيره براهين تدلَّ على بطلان التسلسل فراجع(١).

(١) ذكروا أحكام مشتركة بين العلّة والمعلول رأينا من المناسب ذكرها ههنا، منها: أنه لايمكن تخلّف المعلول عن علّته التامة، ولا العلّة عن معلولها؛ أي لايمكن فرض معلول بلا علّة.

ومنها: أن الواحد لايصدر عنه إلاّ الواحد، وأن الواحد لايصدر إلاّ عن الواحد، وهناك نقوض وابرامات لهذه القاعدة.

ومنها: أن بين العلّة والمعلول تضايفاً بحسب القوة والفعل، فلايُعقل أحدهما إلّا بالقياس إلى الآخر، ولا يجتمعان في شيء واحد من جهة واحدة.

ومنها: بطلان الدور بين العلّة والمعلول، وذلك أمر ضروري. ومنها: بطلان التسلسل بين العلّة والمعلول.

# المبحث الرابع البوهر والعرض

أمّا الجوهر: فهو الماهية التي اذا وجدت في الخارج كانت لافي موضوع، لان الجوهر عين الموضوع، والجوهر إنْ لم يتعلق بالجسم فهو عقل مفارق وإلّا فعقل غير مفارق.

وأمّا العرض: فهو في نفسه لا استقلال له، لأنه ماهية إذا وُجدت في الخارج كانت في الغير، وينقسم العرض إلى كم وكيف ووضع وأين وله، وهو عبارة أخرى عن مقولة الملك والجدة ومتى وفعل وانفعال إلى آخر المقولات التسع.

امّا الكم: فهو ما كان بذاته قابلاً للقسمة، وهو متصل ومنفصل كالجسم والسطح والخط فإنها من الكميّات المتصلة، والمنفصل كالاثنين والثلاثة فإن الخمسة إذا قسّمتها إلى اثنين وثلاثة لم تجد حدّاً مشتركاً بينهما، والزمان كم متصل غير قار الذات، والكم المنفصل يُوجد فيه الواحد وهو عادّ لجميع انواعه، والمتصل قابل للتجزئة.

وأمّا الكيف: فهو الهيئة القارة التي لاتقتضي القسمة ولا النسبة، ولايوجب تصوّرها تصوّر شيء خارج عنها. فبقيد القارة أخرجنا الفعل والانفعال، وبقيد لاتقتضي القسمة الخرجنا الكم، وبقيد لا تقتضي نسبة في أجزاء حاملها أخرجنا الوضع، وبقيد لايوجب تصوّرها تصوّر شيء خارج عنها أخرجنا المضاف.

وتنقسم الكيفية إلى: الكيفيات المحسوسة، والنفسانية، والكيفية المختصة بالكميات والاستعدادية بحسب الاستقراء.

والكيفية أما راسخة فهو ملكة، وأما غير راسخة ويُعبَّر عنها بر (الحالة) كُمما وأنها تنقسم الى الكيفيات الملموسة كالحرارة والبرودة والرطوبة، وغير الملموسة كالكيفيات المبصرة، وتنقسم إلى الكيفيات المذوقة والمشمومة أيضاً.

واعلم: أن العلم له مراتب فبعضه جواهر خارجية، وهي على مراتب فبعضها مجردة عقلية كعلم العقل والنفس بذاتهما، وبعض أفراد العلم وهي أعلى المراتب وهو العلم الواجب بالذات والعلم يكون حضورياً وحصولياً وتفصيلياً واجمالياً، فإن عُلم بالاشياء بصور متمايزة فهو علم تفصيلي، وإن كان بصورة واحدة فهو علم إجمالي، وكذا يكون العلم فعلياً وانفعالياً.

وأمّا الأعراض النسبية فمنها الأين ومتى، فالهيئة الحاصلة من كون الشيء في المكان يُعبَّر عنه (أيناً) والهيئة الحاصلة من كون الشيء في الزمان يُعبَّر عنه بـ(هتى) ومن الأعراض الجدة وهي: هيئة تحصل لاجل مايحيط كالتعمم والتقمص.

ومنها: الوضع وهو: هيئة لشيء تحصل من نسبتين من نسبة

الأجزاء بعضها لبعض، ومن نسبة الأجزاء إلى الخارج عن ذلك الشيء.

ومنها: الفعل والانفعال، وهو التأثير والتأثر كالكسر والانكسار.

ومنها: المضاف، وهو ما كانت النسبة فيه لطرف واحد، والاضافة لطرفين كالابوة والاخوة (١).

(۱) ليس هذا البحث بحثاً عن مُطلق الوجود، بل هو بحث عن الوجود الإمكاني، لانه يُقال: الماهية أما جوهر أو عرض، والماهيات وإنْ لم يكن لها تحقق وعينية على مسلك المشهور، والقول باصالة الوجود، ولكن لها منشأ انتزاع وهو الوجود والبحث هنا عمّا كان جوهراً بالحمل الشايع لا بالحمل الاولي.

والجوهر خمسة أقسام: فالجوهر إن كان محلاً لجوهر آخر، وكان المحلّ غير مستغن عن الحال فهو الهيولي.

والجوهر إن كان حالاً في جوهر آخر فهو الصورة، سواء كانت صورة جسمية أو نوعية، فالصورة الجسمية هي الحالة في الهيولي الاولي، والصورة النوعية هي الحالة في الهيولي الثانية.

وتارة يكون الجوهر ليس محلاً ولا حالاً بل مركباً من الحال والمحل فهو الجسم، وإن كان الجوهر ليس محلاً ولا حالاً في جوهر آخر ولا مركباً منها فهو الجوهر المفارق، وهو على قسمين مفارق للمادة ذاتاً وفعلاً وهو المعبر عنه بـ (العقل) ومفارق للمادة ذاتاً لا فعلاً لتعلقه بالجسم فهو (النفس).

واعلم أن للكم ثلاث خواص:

اوّلاً: أنه يَقبل القسمة الوهمية بالذات لا الفكية، لانها تعدم الكم، وأما بقية المقولات فإنما تقبل القسمه بواسطته.

ثانياً: أن في الكم تحصل المساواة واللامساواة، وإنما يجري هذا في بقية المقولات بواسطته.

ثالثاً: أن للكم عاداً يعده وبواسطته يفني ذلك الكم، والعادُّ في الكم المنفصل هو الواحد.

والكم: امّا متصل او منفصل، والمتصل: امّا قار او غير قار، وان من خواص الكم المتصل ان فيه حدا مشتركا، ولكن الكم المنفصل ليس فيه حدا مشترك، والمقصود من الحد المشترك: هو الجزء المفروض الذي تكون نسبته الى الجزاين نسبة واحدة كالنقطة في جزاي الخط، والخط في جزاي السطح، والسطح في جزاي الجسم، والآن في جزاي الزمان الماضي والمستقبل، وهذا الجزء المشترك لو جُعل ابتداء لجهة من الجسم لجاز أيضاً جعله ابتداء للجهة الثانية من الجسم، ولو فُرض ذلك الجزء انتهاءاً لجهة لجاز جعله انتهاءاً للجهة الأخرى من الجسم أيضاً.

واعلم: أن الجسم الطبيعي جوهر ولكن الجسم التعليمي عرض.

وامًا الكيف فهو على اقسام، منه: الكيفيات النفسانية كالعلم والقدرة والارادة والكرم والشجاعة والحزن والفرح.

ومن الكيفيات هي الكيفيات الهتصة بالكميات كالاستقامة للخطّ المستقيم، والانحناء للخطّ المنحني، والاستقامة والانحناء تعرض للكميات المتصلّة، وامّا الزوجية والفردية فهي من خواصّ الكم المنفصل.

ومنها: الكيفيات الاستعدادية المعبر عنها بـ (القوة واللاقوة)

كالاستعداد إلى الانفعال كاللّين في الماء، والاستعداد الى عدم الانفعال

كالصلابة في الحديد. ومنها: الكيفيات المحسوسة الخمسة: الملموسة، والمذوقة، والمشمومة، والمسوعة، والمبصرة.

ثم باستثناء الكم والكيف من المقولات التسع العرضية، يقال لبقية المقولات السبع (الأعراض النسبية) لأنها لايمكن تصورها إلا مع تصور شيء آخر.

فمن هذه الأعراض النسبية الآين، وهو: نسبة الشيء إلى المكان، وبالاحرى أن يُقال: أن الآين هيئة حاصلة من كون الشيء في المكان.

ومنها: المتى، وهي الهيئة الحاصلة من كون الشيء في الزمان.

ومنها: الوضع وهو نسبة أجزاء الشيء بعضها إلى بعض، ثم نسبتها إلى الخارج.

ومنها: الجدة، وهي المعبَّر عنها بـ (الملك) وله أيضاً وهي هيئة مايحيط بالشيء كالعمامة بالنسبة إلى الرأس.

ومنها: الفعل والإنفعال، أمّا الفعل فهو التأثير الحاصل بنحو التدريج من المؤثر في المتأثر مادام يؤثر كتسخين المسخن مادام يسخن، وأما الإنفعال فهو هيئة حاصلة من التأثر التدريجي كتسخن المتسخن مادام يتسخن.

ومنها: الاضافة أو المضاف، وهو الهيئة الحاصلة من نسبة متكررة.

# الإلميالة

بالمعسني الأخص

# إثبات الصانع

الكلام في الإلهيات وأحكام الواجب تعالى وصفاته وأسمائه. إن كان الشيء موجوداً في نفسه وبنفسه ولنفسه فهو واجب الوجود، وكل ماعداه من وجود جوهري أو عرضي فهو مُفتَقِر إليه، بل ذاته الفقر إلى واجب الوجود.

قال المعلم الثاني (الفارابي): يجب أن يكون في الحياة حياة في الذات، وفي الاحتيار بالذات، الذات، وفي الاختيار اختيار بالذات، وفي وإتماماً لكلامه نقول: ويجب أن يكون في العلم علم بالذات، وفي القدرة قدرة بالذات.

وهناك طريقسان لاثبسات واجب الوجسود، الأوّل: طريق الصدّيقين وهو الانتقال من العلّة إلى المعلول، والثاني: طريق ماعداهم من اثبات الوجود من طريق المعلول واستكشاف العلّة من طريق المعلول.

أمّا الأول: فإن اتصاف كلّ شيء بالوجود لابدّ وأن ينتهي إلى حقيقة الوجود، وحقيقة الوجود ليست إلّا ذات الحقّ سبحانه من غير حاجة إلى إقامة البرهان.

وامَّا الثاني: فإن وجود هذا العالم وحركاته وأفلاكه وكواكبه

ونفوسه وعقوله كلّها دالّة على وجود ذاته تعالىٰ، لأنّها أثر له وعين الربط به.

فالطبيعي يستدل على وجوده من طريق الطبيعة، والفلكي من طريق الافلاك والنجوم، وهكذا الطبيب والمهندس والشاعر والكاتب وجميع مافي العالم من ذراته وجواهره فإنها تكشف عن وجوده تعالى:

ففي كلّ شيء له آية تدلُّ على أنّه واحد

وهنا شبهة تُنسب الى ابن كمونة وهي: أنه من الجائز القول بوجود إلهين يمتاز كلّ واحد منهما عن الآخر، واذا جاز هذا الاحتمال عقلاً فاختيار وحدة واجب الوجود، وأنه لا يكن فرض إلهين يقع باطلاً.

والجواب: إن الشبهة تبتني على القول بأصالة الماهية، وإن كل مناهية لاربط لها بالماهية الأخرى، وأن القول بأصالة الماهية يعم مرتبة الواجب، وعليه فيجوز عقلاً أن يكون واجب الوجود اثنين أو أكثر.

وأمّا على القول بأصالة الوجود، وإنّ الوجود له مراتب، وأن كلّ مرتبة منه ينتزع منها ماهية وحدّ فلايتصور هذا الاشكال، لأن آخر مراتب الوجود الذي لايُحدُّ بحدٌ من الحدود ولا بأي ماهية من الماهيات ولايعتريه أي نقص فهو الذي لايُحدُّ ولايُقيد وفوق مالايتناهي عما لايتناهي من جميع الجهات، فإن ما كان هذا شأنه لايكن أن يتعدد.

واما الجواب على القول بتعدد الموجودات، وأن كل وجود تباين حقيقته حقيقة الوجود الآخر أو القول بأصالة الماهية، وأن الماهية تنطبق على الواجب، فدفعه.

أن معنى وجود واجب الوجود سواء قلنا بأصالة الماهية ـ وإن كان هذا القول ضعيفاً عندنا ـ أو قلنا بأصالة الوجود وأن حقيقة الوجود مختلفة، فإن واجب الوجود لكل مايفرض هو الذات الثابتة التي لاتساويها ذات ولا يعادلها وجود، وإلا لما كان واجب الوجود، وماكانت فيه الصفات في غاية تصورها بمالايقبل التحديد والتقييد، وإن فرض واجبين للوجود أو الماهيتين من لوازمه التحديد، وإلى ان التحديد والتقييد مما يتنافى مع الواجب بالذات والصفات الكمالية، فشبهة ابن كمونة لافرض لها معقول عند التأمل.

#### هالعة عملك

علمه تعالى عين ذاته إذ هو تعالى علم كلّه، فإن صرف الوجود لاتحديد فيه ولاتقييد، فهو عين العلم وعين الوجود، وليس من باب الصفة والموصوف، لأن كمال التوحيد نفي الصفات عنه الزائدة على ذاته، فعلمه، وقدرته، وحياته، وارادته، وسمعه وبصره كلّها موجودة بوجود ذاته الأحدية وإنْ تغايرت بحسب المفهوم.

وبتعبير آخر: أن الوجود الصرف وهو الواحد بالوحدة الحقة الحقيقية التي لا ثاني لها ولا كثرة فيها، هي ذات واجب الوجود بالذات سبحانه فهو بسيط الحقيقة، وقد عبر الحكماء في هذا المقام أن بسيط الحقيقة كل الاشياء وليس بشيء منها فكل مايفرض من الوجود على الوجه الاكمل والتام فهو الواجب، لانه صرف الوجود المشتمل على كل وجود وقيوم له، ونفس الحقيقة الوجودية الصرفه متحققه بذاتها لا بامر آخر، فهو الذات البسيطه التي هي أقوى وأكد من الوجودات الخاصة المتشتة المحدودة.

وقد تقدم منّا ان حقيقة الوجود ذات مراتب مشككة، وان كلّ ماعدا الحقيقة الصرفة معلول لها قائم بها.

واعلم أن الفيض المقدس مقام الوحدة في الكثرة وهو الرحمة الواسعة الحيطة بكل الماهيات، فالوجود المنبسط فيه السّعة والشمول، وكلّ ممكن ووجود خاص خارجي له اعتبارات:

١\_المامية.

٧\_ وجوده المضاف إلى الماهية.

٣ــ وجوده من حيث هو وجود.

وفي الحقيقة أن الموجود في الخارج ليس إلا الوجود المنبسط الواحد الذي هو فعله تعالى، قال تعالى: ﴿وَمَا أَمُرُنَا إِلاَ وَاحِدَةُ ﴾(١).

فالوجود بما هو وجود واحد وبما هو مقيد تلزمه الماهيات،

<sup>(</sup>١) القمر/٥٥

فوحدته حقيقية وكثرته اعتبارية واقعية، ونسبة الأشياء إليه تعالى نسبة المعنى الحرفي إلى الاسمي.

ومراتب علمه بالقياس إلى الأشياء وانكشافها هي العلم بالعناية والقلم واللوح والقضاء والقدر، والغرض من العلم العنائي نفس ذاته لا بما سلكه المشائون من أنها بالصور المرتسمة في ذاته تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً.

وأما العقل الأول فإن فُسر بالقلم فذاك وإلا فلا نتعقل مايذكره الحكماء في هذا الموضوع.

والمراد بالقضاء والعلم الكلّي هو العلم الحيط بالعالم بعد مرتبة الذات، وقسموه إلى قضاء اجمالي من الصور القائمة بالقلم وهو العقل الأول، وقضاء تفصيلي وهي الصور الفائضة على النفوس وتسمّى بـ (اللّوح المحفوظ) و(امّ الكتاب).

وامّا القدر فهو على نحوين: علمي وهو: الصور القائمة بالنفوس، وعيني صوره مرتبة: وهي عبارة عن صور الموجودات في عالم النفس السماوي على الوجه الجزئي، وإنْ كنّا لانعرف من هذا بحسب الشريعة شيئاً، وكذا مما رتبوه من أن الافلاك ذوات أنفس مُدركة عالمة.

### القحربة

القدرة على نحوين:

أحدهما، بمعنى صحة صدور الفعل وعدم صدوره، وهو الذي عليه المتكلمون، ويُراد من الصحة هو الجواز العقلي والجواز الذاتي.

والثاني: بمعنى إن شاء فعل وإنْ لم يشأ لم يفعل، سواء كانت المشيئة زائدة على الذات كما في المكنات، أو عين ذاته كما في الواجب على سبيل الدوام، أو في وقت خاص، وكونه إن شاء فعَلَ وإن لم يشأ لم يفعل المناسب لمقامه تعالى.

واعلم: أن المكنات جميعاً مشمولة لملاك المجعولية، فيعمّها الجعل الإلهي، وثانياً أن المؤثر في الوجود ليس إلّا الله تعالى.

فالمقدمة الأولى تثبت أن الوجود الإمكاني لامكانه الذاتي محتاج إلى جاعل، لكون احتياج الممكن إلى العلّة بديهياً.

وأمّا أنه ليس هنا مؤثر في الوجود إلاّ الله، لأن غير الواجب أمّا ممكن أو ممتنع، والممكن أمّا موجود أو معبدوم، ولاريب أن لاجاعلية للممتنع ولا للممكن بشرط العدم، لانه ليس بشيء.

وأمّا المكن الموجود فلايخلو من ملابسة القوة من الامكان الذاتي في الجميع، والعدم لايصلح أن يكون مفيداً للوجود، ومالا تخلو ذاته من شائبة العدم لايفيض الوجود، ومفيض الوجود يجب برائته عن ملابسة القوة وشوب العدم، وليس ذاك إلّا واجب الوجود تعالى شأنه.

## الإراحة

الإرادة في الواجب تعالى هي عين الابتهاج والرضا بذاته، ومنها تنشأ الإرادة الفعلية وهي متعلّقة بكلّ كائن، وليس للأشياء إلاّ سبب واحد وهو الله تعالى.

#### تفصيل في معنى الإرادة:

لابد لنا من بيان مفهوم الإرادة، وأن الإرادة في الواجب تغاير معنى الإرادة في المكن، أو أن الإرادة مفهوم واحد لا اختلاف فيه، وإنما الإختلاف فيما انطبقت عليه من الواجب والممكن.

الإرادة، مفهوماً: بمعنى السعي للشيء، ففي الحديث: «من فقه الرجل أن يرتاد لموضع بوله» بمعنى أن يسعى له ويطلبه، وأراد الشيء اذا توجّه اليه وسعى نحوه، فالإرادة بحسب المفهوم والحمل الأولي: هي عبارة عن فعلية الإقتضاء في الشيء وتمامية تأثيره فيه لوجود شيء آخر.

فالشيء الأول: وهو الذي فيه فعلية الاقتضاء لوجود شيء آخر مريد بمعنى تام التأثير، والشيء الثاني: مراد وبه تمامية التأثير. والإرادة أعم مما كان فيه حس وادراك أم لا كفعلية اقتضاء الجدران لعدم الانتقاض، وذلك كما في القوة الطبيعية، ومن هنا

تُستعمل في الجماد والحيوان فتقول: جدار يريد أن ينقض، وفرس تريد التبن، وانسان يريد التجارة.

ويختلف الطلب عن الإرادة: أن الطلب مخصوص بفعلية اقتضاء وجود شيء عن ادراك، وأمّا الإرادة فبدون هذا الشرط، فتكون النسبة العموم المطلق.

وثانياً: ان الإرادة كماعرفت تُطلق على الواجب والممكن، وليست في الواجب معنى يغاير الممكن، وكذلك الحال في غير الإرادة من أسماء الصفات كالعلم والقدرة والحياة، لكن مع اختلاف المصداق اختلافاً بيّناً، فالصفات فيه تعالى عين ذاته، وفي غيره زائدة على ذاته، وليست الإرادة راجعة إلى العلم مفهوماً لشهادة الوجدان في قولنا: أن الله عالم، وأن الله مريد انهما ليسا من المترادفين، ولذا كان عقد القلب في أحدهما غير عقد القلب في الأخر.

وثالثاً: أن للإرادة نصاباً في الممكن، فتقول: إن مايحتاج إليه الممكن في فعله الاختياري هو العلم المسمّى بالداعي، ثم التصديق بفائدة الشيء، ثم الشوق والشوق المؤكد إن كان الشيء ملائماً لطبع الفاعل، ثم تصميم النفس على الفعل برفع الموانع والبناء على الايجاد، وهذه المرحلة تُسمّى بـ (اجماع النفس) ثم حركة العضلات وهو نفس الفعل المترتب على ماسبق، فمن وهو نفس الفعل المترتب على ماسبق، فمن الجتماع هذه الأمور يحصل الفعل وكلّها زائدة على ذات المكن وعارضه عليه، وعدم اتحادها مع ذات الممكن من الواضحات.

وامّا في الواجب فالإرادة عين ذاته سبحانه، وأن حقيقة العلم تتنافى مع حقيقة الإرادة، ففيه تعالى نفس الرضا وابتهاج ذاته بذاته، ويُعبَّر عنها بـ (الإرادة الازلية الذاتية) وهناك إرادة في مرتبة فعله وهي عين فعله وهي زائدة على ذاته، وقد ورد في الأخبار كما في الكافي عن أبي الحسن الرضا الله إرادتين ومشيئتين إرادة حتم وإرادة عزم وفسرتا بارادة هي عين ذاته، وإرادة فعلية هي من صفات أفعاله.

وبالجملة: أن الإرادة في ذاته المقدسة حيث أن المدرك على أمّ الجمال والبهاء، والمدرك أجل مدرك لبساطته، وكان الإدراك أيضاً أمّ إدراك، كانت صفاته أمّ وأكمل في ذاته، وإدراكه ومدركه، ولا يكون أكمل إلا إذا أتحدت الذات مع الصفات، فحضور نفسه يقتضي أن يكون تام الرضا وتام الابتهاج باثره، وقد ذكر الحكماء أن الموجودات موجودة بحسب ترتيب العقول، ثم النفوس، ثم الأفلاك إلا أن في كلامهم تامل.

#### كياته

الحياة فينا عبارة عن كيفية نفسانية، وأما فيه سبحانه فهي عين الذات، فهو حي بنفس ذاته لا بحياة زائدة على محض وجوده، فهو حي وحياة كما أنه علم وعالم، وقدرة وقادر، وإرادة ومريد، بل نقول: أن كونه قادراً، عالماً لابد وأن يكون حياً بالضرورة، وأما أنه سميع وبصير فيراد العلم بالمسموعات والعلم بالمبصرات، فهما في الحقيقة عين العلم.

# تكلّمه تعالى

اعلم: أن المراد بكلمات الله تعالى هي وجودات الأشياء، لأن الكلام ليس منحصراً في الكلام اللفظي، فكل معرب معرف لما في الكون، فهو كلام كان لفظياً أو غير لفظي، وكل وجود دال على صفة من صفاته واسماً من أسمائه، وهذه دلالة ذاتية لاوضعية، وكذلك دلالة الوجودات الذهنية على الوجودات الخارجية، فإنها أيضاً من الدلالة الذاتية لا المفهومية، والمفاهيم من سنخ عالم العقل لانها موجودة لدى العقل المجرد، وهي بسيطة في غاية البساطة.

وأوّل محل لتلك المعاني البعقل البسيط، وهو بمنزلة القلم الأعلى، ثم العقل النفساني وهو بمنزلة اللّوح، والصور الكلّية الموجودة فيهما بمنزلة القضاء، ثم يتنزل عنه الى عالم الخيال الجزئي، والصور الجزئية بمنزلة القدر العلمي، ثم يتنزل الى عالم موادّ الألفاظ فيصير موجوداً في عالم الشهادة والحسّ، وإذا تلفظ به الانسان يصير قدراً عينياً وكيفاً مسموعاً، وإلى هنا تتم مرحلة تنزّله، وأول منازله صعوداً هو وجوده الصوري المثالي في سامعة المخاطب، ثم يترقى من عالم الحسّ إلى عالم الخيال، ثم إلى عقله النفساني، ثم ينتهي إلى عقله البسيط: ﴿كَمَا بَدَاكُم تَعُودُون﴾ (۱).

<sup>(</sup>١) الأعراف / ٢٩.

واعلم: أن اظهار مافي النصمير وإلقائه إلى ذهن المخاطب له طرق عدة، منها: الاشراق بأن يشرق المتكلّم على المخاطب بما في ضميره بلا صوت ولا كلام حسّي وهي طريقة الاشراقيين في التعليم والتعلم، وأخرى يكون الشيء الخارجي آلة لإبراز المقصود كدلالة الضرب على وجود شخص وراء الباب، أو بجعل حركة بعض الاعضاء كحركة الرأس، أو الإشارة باليد على مقصود من المقاصد، ولكن لما كانت الاستفادة متعسرة بهذه الطرق اختاروا اللّفظ دالاً على المعنى.

وأما تقاسيم الكلام:

أحدها: ماكان عين الذات كالكلام بمعنى الوجود المجرد عن المظاهر، والمدلول هنا عين ذاته ﴿شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لا إِلهَ إِلاَّ هُو﴾(١).

والثاني: الكلام بمعنى الوجود المنسبط على هياكل الممكنات، وهو فيضه ورحمته الواسعة فكلامه جميع الممكنات.

الثالث: كلماته بمعنى العقول والنفوس والافلاك، وعالم الملك وهو عالم الشهادة ولاسيما الكلمات التامات؛ وهم أهل بيت الرسالة المطهرون(٢).

<sup>(</sup>١) آل عمران/ ١٨.

<sup>(</sup>٢) لبسط الكلام في باب التوحيد لانّه أسّ المطالب جميعاً، رأيت من اللازم أن أذكر ما كتبته مقدمة من شرح على بعض الكتب النفيسة كتجريد الاعتقاد وشرح المنظومة.

فاقول: أن الشرع القويم منه ما يتعلّق بالعقيدة ويسمى بـ (الاصول

العقائدية) ومنه ما يتعلّق بالعمل ويُسمّى بـ (الفروع العملية) والأصول العقائدية لابد ان تستند إلى البراهين القطعية اليقينية، فلا اعتبار بالظنون فيها، ولمّا كان باب التقليد والاخذ بالظنون في الأصول العقائدية مسدوداً فعلى الإنسان للخروج من قيود التقليد ومتابعة الآخرين أن يسعى لإحكام بنائه العقلي الذي هو الاساس لقيم الإنسانية بكلّ جدّ، لاجل أن لا يُصاب بالانهيار عند عواصف الشبهات ووساوس الشياطين.

فلا خير في كثير عبادة اساسها الجهل ومتابعة الشبهات والظنون والخرافات، والجرى على المنهج العام السائد في المجتمع أخطأ أو أصاب، لأنّ جميع هذه الأسس تذهب بذهاب الوضع السائد في تلكم البلاد.

فلا قيمة لعمل لم تكن ركائزه الايمان الصحيح، قال تعالى: ﴿وَيَرفَعُ اللهِ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُم وَالَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ دَرَجاتِ الجادلة / ١١.

فبالعلم يكون البناء الإنساني لنيل الغاية القصوى لمن أحب الحياة، وبالعلم تُقام الحجّة على المبطلين.

ومن المعلوم أن القاعدة لجميع الأصول والفروع هي معرفة الصانع، ولذا ورد عن إمام الموحدين وسيّد الأولين والآخرين بعد رسول ربِّ العالمين عليهما أفضل الصلاة والسلام: (أوّل الدين معرفته) وأن معرفة الصانع تارة تكون بقرارة من النفس بلمس الحقيقية، حتى تصبح واقع الحياة وعلى أثرها تاخذ النفس بالصلاح والرقي في جميع جوانبها الجوانحية والجوارحية، فيصبح الشخص عبداً لله تعالى يعيش ذلَّ العبودية وعظم القرب من لا نهاية النور.

وأخرى تكون المعرفة انكشاف الحقيقة والدراية بالواقع بدون أن

يستتبع ذلك قرار النفس واذعانها لنفس الأمر والواقع، وهذه المعرفة هي السائدة في المجتمعات البشرية، وقد تكون حاصلة حتى عند أشقى خلق الله تعالى، فقد ورد أنّه سئل أبو جهل عن رسول الله على ما يقول فيه، فقال: وربِّ اللات والعزّى إنّه لنبي حقّ، ولكن كيف تخضع صناديد قريش ليتيم أبي طالب ولما كانت معرفة الله تعالى من أبده البديهيات ومع ذلك هي من ادق السائل العقلية، كانت تتمشى مع جميع المذاهب العقلية السليمة والفطرية أيضاً، وإنْ كان البحث عن ساحة الحق تعالى قد يصل أمره إلى ما هو خارج عن نطاق الدرك البشري لقصور عالم الإمكان عن درك كنه عالم الاحديث، والوجوب الذاتي، وشدة الوجود، ولذا وردت بعض الاحاديث تنهى عن التفكر في ذاته تعالى إرشاد إلى ما حكم به العقل من القصور عن نيل كنه لا نهاية النور.

فكل ناظر إلى الحقيقة الثابتة الواجبة يراها بمنظار على قدر سلامة فطرته وقوة عقله، والطرق العقلية اليه تعالى كثيرة ـ سواء كانت بمستواها الفطري البدائي ـ كما نُقل عن اعرابي أنّه قال: (البعرة تدلّ على البعير، وآثار الاقدام على المسير، فسماء ذات أبراج، وأرض ذات فجاج، الا تدلّ على اللطيف الخبير؟).

او كانت الطرق بمستوى نظر المتكلّم، او الحكيم، او العارف، او من هو فوق الجميع كالانبياء والاوصياء على اختلاف مراتبهم، وسواء كانت الطرق ادلّة آنيّة او لميّة، او كانت بمستواها الارفع وهي مشاهدة اصل الوجود ولا نهاية النور، بدون أن تنال منها غيوم الكثرات وغياهب الظلمات، لأنّ التردد في الآثار يوجب بعد المزار، كما قال الإمام الحسين المحسين المحسي

(إلهي تردّدي في الآثار يوجب بعد المزار، فاجمعني عليك بخدمة تُوصلني إليك، كيف يستدلُّ عليك بما هو في وجوده مفتقر إليك، ايكون لغيرك من الظهور ما ليس لك حتى يكون هو المظهر لك، متى غبت حتى تحتاج إلى دليل يدل عليك، ومتى بعدت حتى تكون الآثار هي التي تُوصل إليك، عميت عين لا تراك عليها رقيباً، وخسرت صفقة عبد لم تجعل له من حبّك نصيباً، إلهي أمرت بالرجوع إلى آلاثار فارجعني إليك بكسوة الانوار وهداية الاستبصار إلى أن قال: منك اطلب الوصول إليك، وبك استدل عليك، فاهدني بنورك إليك.

وقد اشار الحقَّ تعالى إلى هذه المرتبة من العرفان بقوله تعالى: ﴿ شَهِدِ اللهُ أَنَّهُ لِا إِلَّهُ إِلَّا هُو﴾ آل عمران/١٨، و﴿ أولم يَكُفُ بِرَبَكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِدٍ فَصَلَتُ ٥٣ . شَهَيد ﴾ فصلت/٥٣ .

فعلى الإنسان أن لا يؤمن بكل نداء \_ وإن كان يدعو لسبل التوحيد ظاهراً \_ ما لم يستلهم صوابة من الكتاب والسّنة المفسَرة بالعترة الطاهرة .

قالت الحكماء: واجب الوجود بالذات واجب الوجود من جميع الجهات، فهو فوق ما لا يتناهى بما لا يتناهى، أي فوق عالم العقول الجردة بما لا يتناهى مدة وعدة وشدة، وهذه الحقيقة الحقة الوجودية هي الضرورة الازليّة التي لم تتقيّد حتى بقيد ما دامت الذات موجودة، فهي محض الوجود والنور الذي لا يتثنى ولا يتكرد، والوحدة الحقيقة الحقّة الصرفة التي تدرك بفطرة العقل لا بمراتب الحسّ والخيال.

نعم درك الحقيقة الصرفة اللا متناهية ومحض الوجود والوجوب الذاتي لا يستلزم احاطة المحدود باللا محدود الممتنع ذاتاً على عالم الامكان

مهما بلغت مرتبة المكن من الكمال.

فالوحدة الحقة الحقيقية شأن واجب الوجود، وأما بقية الوحدات فهي ظلّية، وإنْ كانت وحدتها حقيقية لا اعتبارية كوحدة الفرقة من الجيش.

ومن المعلوم أن بالمكنات، وإنْ تعددت مصاديقها ـ لا تنشلم الوحدة الحقيقية الازلية الاصلية، لأنّ المكنات معان حرفية، وتجلّيات أسمائه تعالى، فلا تعدّ بإزاء الوجوب الذاتي.

وليعلم أيضاً أن انكار الأصالة والاستقلال لعالم الإمكان، وأنه عين الربط، من أدق مسالك التوحيد البعيدة كلّ البعد عن وحدة الوجود المتفق على بطلانها عقلاً ونقلاً بناء على وجود القائل بها من أكابر الحكماء والعرفاء، لأنّ ما يقوله العارف منهم لا يعود إلّا الى ضرب جميع أسس الاستقلال المتوهمة لعالم الربط والفناء.

وبتعبير آخر: أن المحققين لا يريدون من خلال تعابيرهم المختلفة، إلا القول بأن الواجب حقيقة المعنى الاسمي بكل ما يحمل من معانيه، وأن الممكنات هي المعنى الحرفي بكل ماله من الإندكاك والتبعية والحرفية، وعدم الاستقلال، ولو لم يرجع كلامهم أو كلام بعض المنتسبين إلى الحكمة والعرفان إلى ما قلناه مما توهم بعض ظواهر الكلمات فهو من أشد الأباطيل أعاذنا الله تعالى وإياكم من مثل هذه الظلمات.

وأنّ الادلّة على التوحيد بعدد أنفاس الخلائق، وهو السير من المعلول لمشاهدة العلّة، فقد استدل على الحقّ تعالى من طريق الامكان الماهوي، وكذلك من طريق الامكان الفقري الوجودي، ومن طريق النظم والجسم من حيث هو متغير، ومن طريق الحركة.

مسافات أصالة الوجود أو الماهية.

ولكن أحكم البراهين هو برهان الصديقين المسار إليه في الكتاب الكريم بقوله تعالى: ﴿ شَهِد الله الله إلا هُو ﴾ و ﴿ أولم يكف بِربًك انه على كُلَّ شيء شهيد ﴾ وأن هذا البرهان وإن لم يكن كبرهان النظم وغيره من البراهين الانية التي يفهمهما العامة، لكنه أوثق البراهين التي اختصها الله تعالى باوليائه، وهو الاستدلال على الواجب تعالى من طريق الوجود أو الحقيقة الثابتة، حتى ولو لم نقل باصالة الوجود، لأنّ الحقيقة لا ينكرها إلا

السوفسطائي، وإذا جعل محلّ الكلام هو الحقيقة الثابتة لم نحتج إلى طي

وأن دليل الصديّقين هو الاستدلال الذي لا يكون الوسط في البرهان فيه غير الوجود أو الحقيقة، والحقيقة باطلاق الكلمة ليست إلاّ الوجود الواجب لذاته، لانّه الحقيقة المطلقة ومحض النور ولا نهاية الوجود والوجود بلا قيد، وهو الذي دلّ على ذاته بذاته، وأن الشي وإن لم يكن علّة لنفسه خارجاً، وأنّه لا علّة ولا برهان يُقام على أصل الوجود، ولكن يُجعل الوجود ومحض النور دليلاً على الواجب، فيكون الانتقال من مفهوم الوجود إلى الوجوب.

أو نقول: يكون الانتقال من حقيقة الوجود إلى واقع الوجوب بمعنى شدّة الوجود، فهو انتقال أمّا من أحد المتلازمين كالوجود إلى الوجوب، أو من مشاهدة حقيقة الوجود الاصيل بفطرة العقل إلى أنّها لا نهاية الشدّة في التحقق وهو الوجوب العيني.

فمشاهدة الحقيقة بعين البصيرة، ولمس فناء الكائنات بدون توسيط أي شيء مرتبة لم نيلها إلا الأوحدي من عباده المخلصين، وليس هذا هو ما نفهمه

من قراءة هذا البرهان في كتب الحكمة، نعم أدق المعاني العرفانية العقلية بديهية لدى العارفين بالحق الناظرين بعين البصيرة حتى جرى على لسانهم كما تقدم: كيف يستدل عليك عما هو مفتقر إليك إلى آخر ما ذكر.

وسميت هذه المعرفة لمية لأنها انتقال من تمام الحقيقة الوجودية ومحض الثبوت إلى أزليته، ووجوب هذه الحقيقة فهو (لم) بحسب البرهان وإن كانت هذه الواقعية بكل مالها من لا نهاية الكمال واحدة لا تعدد فيها، فإذن هنا لمية عقلية وإلا فلا لمية بحسب الخارج، لانه لا علة تُقام على أصل الوجود، ومجرى العلية إنّما هو عالم الإمكان والفقر.

ثمّ العارف ينتقل من وجوده تعالى ووجوبه الذاتي إلى أسمائه وصفاته، ثمّ منها إلى أفعاله وإن كان تعدد الصفات إنّما هو في مقام الحمل الاولى لا الشائع الصناعي.

فإن الصديقين لا يرون إلا وحدة حقيقية هي شدة الوجود، وأنها عين الوحدة، ولا نهاية الكمال فكلها حياة وعلم وقدرة وهكذا، فياخذ العارف بالسير من منازل أسمائه إلى مشاهدة مواقع أفعاله، وأن الادلة الآنية وإن كانت يقينية إلا أنها بدون الاستعانه بدليل الصديقين لا يمكن الحصول على معرفة كمال التوحيد.

وأن تكثّر الأدلة الآنية في الكتاب والسّنة لا يدلّ على أوثقيتها بالنسبة إلى دليل الصدّيقين، ولكن لما كان الكتاب العزيز والشرائع الحقّة لكافة البشرية فلابد وأن يكون التأكيد على البراهين التي تتناسب مع كافة العقول، ليصبح الخطاب مورداً لاستفادة الجميع على اختلاف المراتب، وتصبح الادلة الدقيقة بالاشارة إليها في بعض الموارد مختصة بالاوحدي من المقرّبين

على اختلاف مراتب المقربين في لمس الحقيقة.

وأما مسير العامّة فياخذ مبتدءاً من مشاهدة الافعال إلى مقام الاسماء والصّفات وهو عالم الواحدية، ثمّ منه إلى عالم الاحدية والذات الازلية.

فالحقيقة التامة هي صرف الوجود الذي لا يشوبه عدم ولا نقص، والوجودات الناقصة فرع تلك الحقيقة.

فبرهان الصدّيقين لا يحتاج إلاّ إلى تنبّه النفس بسلامة الفطرة لمشاهدة أصل الحقيقة ومحض النور، فالعارف الحقيقي بالحقّ يرى المكنات، فهو لا يرى للذوات الامكانية تحققاً إلاّ بالعلّة.

فإذن نقول: مشاهدة الحقيقة بقرارة النفس فوق أدلة اللّم والإن، وعليه فلا يكون هذا من البراهين بل هو مجرد تنبّه النفس بعلوها وسلامة فطرتها لمشاهدة أصل الحقيقية والذات المذوتة للذوات، وهذه مرتبة فوق الانتقال من الوجود إلى الوجوب، ويكون هذا هو المراد من الآيات المتقدمة فتصبح مرتبة مشاهدة بحث النور، وأصل الحقيقة مرتبة فوق دليل الصديّقين المصطلح عليه عند الحكماء.

وقد عُلم من كلامنا السابق أنّه تعالى لمّا كان علّة العلل فلا يمكن أن يُراد من الادلة اللّمية في باب التوحيد، إلاّ الانتقال من أحد المفاهيم كالوجود مثلاً إلى الوجوب، كما أن الممكنات في عالم الذهن قد تكون دليلاً على اثبات الصانع، فإنّه لا محذور في كون المعلول سبباً بحسب عالم الذهن لإثبات علّته وكشفها وإن كانت العلّة في الخارج علّة لوجوده، فمثلاً النار علّة للدخان في الخارج ولكن لا محذور في صيرورة الدخان علّة الانتقال الذهن إلى وجود النار.

وقد يُرسم دليل الصدّيقين بنحو آخر وهو: أنّ الوجود أما واجب أو ممكن، فإن كان واجباً فهو المطلوب، والآ استلزم الواجب لعدم تعقّل المعنى الحرفي بدون المعنى الاسمي، وإلاّ فلو لم يرجع الوجود الرابط الامكاني إلى الواجب للزم أما الدور أو التسلسل وهما باطلان، وترجّع المعنى الحرفي بدون الإسمي يرجع إلى الترجّع بلا مرجّع، وهو أشدّ بطلاناً من الترجيع بلا مرجع المنسوب إلى الاشاعرة، لأنّ ما نُسب إلى الاشاعرة هو انكار العلّة الغائية، ومقامنا يرجع إلى انكار العلّة الفاعلية.

وبالجملة فالعرفاء والحكماء المتألّهون نظروا إلى الوجود فوجدوه طارداً للعدم بذاته، فهو بحت النور الذي لا يتثنى ولا يتكرر، وما لم يكن بهذه المثابة فهو شان عالم الاسماء، فلا يكون مشهوداً إلا في المرتبة أو المراتب المتأخرة، لانه لا مشاهدة للمعاني الرابطة إلا بتبع المعنى الاسمي، وإلا لما كان المعنى الحرفي معنى حرفياً، ومن الحال تبدّل الهوية عن واقع ذاتها، ومن البديهي أيضاً احتياج الممكن إلى العلّة التامة، وعليه فلا يكون عالم الامكان محلاً لنظر العارفين.

وأمّا المتكلّمون فنظروا إلى الوجود من حيث أنّه حادث فكان النظر إلى عالم الامكان، وقد ثبت أن كلّ حادث لابدّ له من محدث قديم دفعاً للدور أو التسلسل.

وعبر آخرون: بان مجموع الممكنات بكل مراتبها ممكنة (ومعلوم انهم ما أرادوا المجموع من حيث هو مجموع، لانه أمر اعتباري لا تحقق له في الخارج، بل أرادوا أنه إذا كان الامكان هو واقع كل ممكن فجميع الممكنات لا تخرج عن هذا الواقع الإمكاني) وكل ممكن فلابد له من علة بها يجب

وجوده، لان الممكن ما لم يجب وجوده لم يُوجد، والعلّة التي بها يجب وجوده أن يكون بعضاً من حملتها، وجود المجموع المركّب من الممكنات لا يجوز أن يكون بعضاً من حملتها، لأن كلّ بعض يفرض هو ممكن من الممكنات لابدّ له من علّة، فيستعيّن أن تكون العلّة خارجة عن هذه السلسلة الامكانية وهو الواجب تعالى شأنّه.

فإذن نقول: أن احتياج الممكن إلى الواجب، والحادث إلى المحدث، من البديهيات الاولية التي لا تحتاج إلا إلى التنبه إلى معنى الوجوب والامكان والحدوث والقيدم، بل مشاهدة الوجود من دون أن يتقيد بأي قيد، وأنه الحقيقة الطاردة للعدم أبداً وأزلاً قضية بديهية باعين العارفين، ولذا ورد على لسان ميزان الفطرة والعرفان: (عميت عين لا تراك).

وقال البعض: ان الموجودات لو فرض أنّها باسرها ممكنة، ولم يوجد واجب بالذات لماوجدت، لانّها لو انحصرف في الممكنات لاحتاجت إلى موجود مستقلّ، إذ ما لا يمنع جميع انحاء العدم بذاته لا يكون موجباً للوجود، لانّ الممكن ما لم يجب وجوده من علّته لم يوجد، ويكون بعلّته واجباً بالغير، وما هو خارج عن جميع المكنات واجب بالذات.

وقال آخر: لو لم يوجد واجب بالذات لم يوجد واجب بالغير، فيلزم ان لا يوجد موجود اصلاً ضرورة انحصار الموجود بالواجب والممكن.

وورد عن بعض: أن الممكن لا يستقل بنفسه في وجوده ولا في ايجاده، لأن مرتبة الايجاد بعد مرتبة الوجود، فإن الشيء ما لم يُوجد بالفتح لم يوجد بالكسر، فلو انحصر الموجود في الممكن للزم أن لا يوجد شيء أصلاً، لأن الممكن وإن تعددت أفراده لا يستقل بوجود ولا ايجاد، وإذ لا وجود ولا ايجاد فلا موجود لا بذاته ولا بغيره.

ونُسب إلى الملاحدة أنّهم خالفوا في وجود الصانع لكن لا بمعنى انكاره، بل بمعنى تنزيهيه وتقديسه، فقالوا: أنّه مبدع لجميع المتقابلات من الوجود، والعدم، والوحدة، والكثرة، والوجود، والامكان فهو أرفع من أن يتصف بشيء منها، فلا يُقال له: موجود ولا واجب؛ أي أنّه فوق هذه الأمور بما لا تُدركه العقول، ولكن نقول لهم: أن أمثال هذه التعابير تؤدي إلى التعطيل بدلاً من التنزيه.

لكن قد يُطرح ههنا سؤال، وهو أنّه إذا كان الوجود الامكاني مستلزماً لوجود واجب بالذات فمن ذا أوجد الواجب تعالى؟

ولكن سيلتفت الإنسان بأدنى التفات، كما قال الحكماء: بأن هذا النوع من التسائل من مصطنعات عهد الطفولة الذي لا يقنع فيه الإنسان إلا بالحسوسات، لانه قد يعمم الذهن التسائل بأنه إذا كان كلّ شيء محتاجاً إلى علّة فما هي علّة الله تعالى؟ وكيف يكن أن يكون بلا علّة.

وليس القول بعدم احتياجه إلى العلّة، إلاّ خروجاً عن القاعدة العقلية التي لا تقبل التخصيص، والحوار واضح لانه لو كان كلّ وجود لابدّ أن يستند وجوده إلى غيره لوجب أن لا يُوجد شيء أبداً، لأنّ وجود الشيء أيضاً يحتاج إلى سبب موجود، وقبل وجوده لا يوجد ذلك الشيء وأمّا عمومية العلّة فهو من باب المغالطة، لأنّ القاعدة هي: (أن كلّ ممكن محتاج إلى علّة) لبداهة احتياج كلّ ممكن إلى علّة، وليست القاعدة: (أن كلّ وجود محتاج إلى علّة) وإلاّ لكان الوجود بما هو محتاج إلى علّة، وأن علّته لابد وأن تكون الوجود لا غير، ومن البديهي أن الشيء لا يكون علّة لنفسه، كما وأنّه لا يُعطى لنفسه ولا يسلب عنها.

وأمّا بالنسبة إلى المادّة، فقال البعض: أنّه لا يُعقل قِدمها لانّها محتاجة إلى الصورة، كما وأن الصورة لا تفارقها الحاجة إلى المادة أيضاً، فكلّ منهما محتاج إلى الآخر ليكون موجوداً، والحاجة التي هي رمز الامكان تنافي وجوب الوجود.

فانجلى من هذا: أن العالم الذي يحتاج في وجوده إلى غيره لا يمكنه أن يقضي حاجة نفسه بنفسه، ولا من داخله لشمول الامكان الذي هو رمز الحاجة له، فإذن يلزم وجود موجود آخر غير محتاج ليقضي حاجته ولو احتاجت احداهما إلى الأخرى للزم أن تكون الصورة أوجدت المادة والمادة أوجدت الصورة، وهو دور باطل يرجع إلى كون المادة أوجدت نفسها، والصورة كذلك أوجدت نفسها، فتكون كلّ واحدة منهما موجودة قبل أن تكون موجودة.

وأن احتياج المادة إلى الصورة من قبيل احتياج المشروط إلى شرطه، لا من قبيل احتياج المعلول إلى علّته الموجدة له، وكذا احتياج الصورة إلى المادة، ولهذا جاز أن يكون كلّ منهما محتاجاً إلى الآخر، ولم يستلزم الدور بل هو من الدور الجائز المسمّى بـ(الدور المعي).

وأن المادة التي أخذ يطبل بها الشيوعيون هي أقل من أن يستند إليها الصنع العظيم، لأن موقفها في العالم موقف القابل لا الفاعل، أضف إلى ذلك أن المادة والصورة تنقصهما الأوصاف التي لابد أن تكون موجودة في صانع الكائنات كالعلم والارادة والقدرة والحكمة والحياة، فهل بعد هذا يكن أن يقال: بان العقل يؤيد الالحاد ويناوئ الدين؟

وأمَّا أن الملحَّدين المادييّن لـم يجـدوا مــوجــد الكائنات، ولـم يروه

باعينهم، فعدم الوجدان لا يدل على عدم الوجود في نفس الامر والواقع، فكونهم ما وجدوا الله تعالى لتقصيرهم في البحث، حيث بحثوا عنه تعالى بحواسهم ولم يبحثوا عنه بعقولهم، وكيف ينكر العقل أو العلم وجود الله تعالى لحجة أنه لا يُرى، في حين أن العقل والعلم لا يُريان أيضاً وانما يُعرفان بآثارهما، وإذا نظرنا إلى الآثار نجد آثار الله تعالى تملأ العالم بل هي كل العالم، وبداهة العقل تقضي بوجود موجد لهذه الآثار، ولا تقضي بعدم وجود الفاعل مهما لم يجده هؤلاء الباحثون مع وجود الفعل، وإنما تقضي بجهلهم البسيط أن قالوا لم نجده، وبجهلهم المركب أن قالوا أنه غير موجود.

ثمّ يقال له ولاء الماديين المنكرين للصانع: أنّكم لا ترتابون بوجود المادّة، فهل أنتم رأيتموها؟

بل ما رأيتموها ولن تروها، وما لمستموها ولن تلمسوها، فإن ظننتم أنكم ترونها أو تلمسونها فذلك ظن عامي لا يتفق مع العلم، حتى أن قول العصريين في عباراتهم (حقائق ملموسة) قول غير حقيقي مبني على المغالطة في الظهور، لأنّ الحقائق لا تُلمس، ومثلها المادة، إذ الإحساس سواء كان بالرؤية أو اللّمس لا يتعلّق بنفس المادة بل باعراضها، فالرؤية تتعلّق باللّون دون الملون الذي هو الجسم المتضمن للمادة، واللّمس يتعلّق بالحرارة والبرودة والخشونة والنعومة دون الجسم الموصوف، فضلاً عن المادة التي هي أبعد من الجسم بالنسبة إلى الاحساس، فإن من احساس هذه الاوصاف والاعراض ينتقل العقل إلى وجود موصوفها ومعروضها؛ ومعناه أن المدرك حبالكسر - لوجود المادة أيضاً هو العقل لا الحواس".

فما هو الفرق بين الـقول بوجود المادّة لمعاينة الاعراض، وبين وجود الله تعالى لمعاينة أفعاله في العالم الدالّة على وجود فاعلها؟

فهل دلالة الفعل على الفاعل أقلّ من دلالة العرض على الحل؟

فالصفة اذن عائدة إلى الموصوف، والعرض إلى المحلّ، والفعل إلى الفاعل.

ثم قال: وهناك مثال آخر لما يعترف بوجوده من غير وصول الحواس إلى ذاته هو ابلغ من مثال المادة وهو الاثير، لأن المادة إن لم تُر أو تلمس فعلى الأقل تُرى أعراضها وتلمس، ولكن الاثير الذي هو أرق من المادة بكثير حتى أن للهواء مادة وليس للأثير مادة فلا يُرى ولا يلمس لا ذاته ولا أعراضه، ومع هذا يعترف بوجوده لحاجة إليه في نظام العالم، وهي أن أضواء النجوم التي تصل إلى كرتنا تحتاج إلى ما يحملها في طريقه إلينا، ولو قلنا أن حاملها هو الهواء فإن معظم الطريق بعد الخروج من محيط الارض خال عن الهواء، والاثير هو الذي يحمل الاصوات من وراء الجدار إلينا أيضاً، لأن الجدار يحول بيننا وبين الهواء.

وقال الشّيخ كاشف الغطاء (ره): أن فلاسفة المادّة بعد أن صرفوا أعمارهم وأفكارهم في العلوم المادية بلغوا فيها مقاماً لا يُنكر، سوى أنه من اللازم عليهم في الآلهيات أن يدعوها إلى أهلها، لكنهم بدلاً عن ذلك باغتوها بالانكار، وهذه سنة في أكثر النفوس الساقطة، وهي أنّها إن أرادت أن تُدحض عنها دناسة الجهل بقداسة أي حقيقة راهنة تدرّعت إلى ذلك بالجحود والاستكبار وادعاء أن ذلك العلم ليس بشيء، فتدفع عار الجهل بما هو أشدّ معرّة منه من التهجّم على جحوده، حتى قال قائلها: (قد قتلنا الهنا

واسترحنا) رحم الله امرئ عرف قدر نفسه ولم يتجاوز قدر معلوماته .

ومما ورد أن الإمام الصّادق على قال الأحد الزنادقة وهو ابن أبي العوجاء: (يابن أبي العوجاء أمصنوع أنت أم غير مصنوع؟

قال: لست بمصنوع.

فقال له الصّادق ﷺ: فلو كنت مصنوعاً كيف كنت تكون؟ فلم يحر ابن أبي العوجاء جواباً، فقام وخرج).

فهذه صغرى جاء بها الإمام الله وهي أنّه مصنوع وممكن وحادث، ولم يذكر الكبرى لوضوحها وهي أن كلّ مصنوع وممكن وحادث له مؤثّر وصانع ومحدث.

وقال ﷺ: (وجود الافاعيل دلّت على صانع صنعها، الا ترى انّك إذا نظرت إلى بناء مشيد مبني علمت أن له بانياً، وإن كنت لم ترالباني ولم تشاهده).

وورد عن علي إلى انه سُتل: ما الدليل على اثبات الصانع؟

قال (ثلاثة أشياء، تحويل الحال، وضعف الأركان، ونقض الهمة).

وورد عنه 🌉 أيضاً: بم عرفت ربك؟

قال: بفسخ العزائم، ونقض الهمم، لمّا أن هممت حال بيني وبين همتي وعزمت فخالف القضاء عزمي، فعلمت أن المدبّر غيري.

ولكن هذا لا ينافي ما ورد عنه ﷺ: (يا من دلَّ على ذاته بذاته).

لان الوجود بكله علم وعرفان وحكايات واحاديث متقابلة تروي انغام الحقيقة في كل مجالاتها.

وقد ورد عن الصّادق إلى أيضاً: (فإن كان الإهمال ياتي بمثل هذا الدبير فقد يجب أن يكون العمد والتقدير ياتيان بالخطأ والحال، لأنّهما ضد الإهمال) وهذا فضيع من القول وجهل من قائله لأنّ الاهمال لا ياتي بالصواب، والتضاد لا ياتي بالنظام تعالى الله عما يقول الملحّدون علواً كبيرا.

#### الدور والتسلسل

الدور أما صريح أو مضمر، فالصريح كتوقف الف على ب، وتوقف ب على أخر عند اختلاف ب على أخر عند اختلاف الجهات لا اشكال فيه، وأمّا المضمر فكتوقف الف على ب، وب على ت، وت على ث، وث على الف.

ودليل بطلان الدور هو توقّف الشيء على نفسه، وهو مستلزم للتناقض من كون الشيء موجوداً لا موجوداً والتناقض أبده البديهيات التصديقية، كما وأن مفهوم الوجود ابده البديهيات التصوّرية.

وامّا التسلسل فهو فرض سلسلة من العلل والمعلولات الامكانية من غير أن تنتهي إلى واجب بالذات كتوقف ألف على ب، وب على ت، وهلّم جراً إلى ما لا نهاية له.

والتسلسل الباطل ببداهة العقل أو البرهان يتوقف على شروط ثلاث: اولاً: أن تكون أفراد السلسلة جميعاً موجودة في الخارج حقيقة لا اعتباراً، وبفرض ذهني.

وثانيا: أن تكون هذه السلسلة غير المتناهية مجتمعة في الوجود

بالفعل، لا كالتسلسل اللا يقفي وهو الذي لم تكن جميع أفراده موجودة بالفعل، وإن أمكن فرض استمرارها إلى ما لا نهاية له كجريان الفيض الإلهي المستمر نحو الغاية والمسيرة التكاملية اللا متناهية، وإن كان في ازدياد نفس وجود عالم الامكان بعد ما أفيض تبعاً لاسمائه فكان الوجود المنبسط تأمل، وليس المراد من التسلسل الباطل أيضاً ما كان كالعدد، فإنه أيضاً قابل للازدياد إلى ما لا نهاية له.

وثالثاً: أن يكون بين السلسلة المفروضة ترتب علي ومعلولي، فإذا اجتمعت في السلسلة المفروضة الشرائط الثلاث كان من التسلسل الباطل الذي يجب رجوعه إلى واجب بالذات.

وبالجملة عالم الامكان تعلقي الذات، فهو رابط وليس برابطي، سواء تكثّرت مصاديقه وأفراده أو قلّت، لكون الفقر واقع كلَّ فرد من أفراده ولا فرض لموجود ممكن بلا علّة، وقد تقدم أن احتياج الممكن إلى العلّة بديهي، وأن الاحتياج إلى معرفة مفردات القضية موضوعاً ومحمولاً لبعدها عن أفهام العامّة كمفهوم الامكان، والعلّية، والوجوب، والامتناع لا يخرج القضية عن كونها بديهية.

نحمده تعالى على توفيقه ونساله المزيد من نعمائه.

شعبان المعظم ١٤١٥هـ محمد كاظم آل شبير الخاقاني

طبع هذا الكتاب على نفقة المحترم الحاج كاظم صالح الدرويش وفقه الله لمراضيه

# جلياء المؤتاب

| हेवन्व                                                          | व्यवन्य |
|-----------------------------------------------------------------|---------|
| للة في رحاب شخصية الفقيه آية ١ الشيخ محمد طاهر الخاقاني (قده) . | ٣       |
| دمة المعلّق.                                                    | ٣٧      |
| دمة المؤلف .                                                    | 44      |
| الفصل الأول ـ الكلام الإلهي ـ وفيه مباحث :                      | ٥٤      |
| <b>حث الاول</b> : في الوجود والعدم <sup>.</sup>                 | ٤٧      |
| حث الثاني: في أصالة الوجود والعدم                               | ٥٣      |
| حث الثالث: الوجود مشترك معنوي <sup>*</sup>                      | ٧١      |
| حث الرابع: زيادة الوجود على الماهية                             | ΛY      |
| حث الخامس: الوجود الذهني                                        | ٨٥      |
| ع شبهة مشهورة                                                   | ٨٩      |
| حث السادس: المعقول الثانوي                                      | 41      |
| حث السابع: الاحكام السلبية للوجود                               | 1.1     |
| حث الثامن: تمايز الماهيات والوجود                               | ۱ - ٤   |
| حث التاسع: امتناع اعادة المعدوم                                 | 1.1     |
| حث العاشر: الوجود مطلق ومقيد وكذا العدم                         | 1.9     |
| ع شبهة                                                          | 111     |
| <b>حث الحادي عشر:</b> تقسيم الوجود                              | 115     |
| حث الثاني عشر: الجعل                                            | 117     |
| حث الثالث عشر: نسب الوجود أو المواد الثلاث                      | 119     |
| حث الرابع عشر: القضايا                                          | 177     |
| حث الخامس عشر: اقسام امكان الماهية                              | 178     |
| حث السادس عشر: تقسيم الامكان                                    | 140     |
| حث السابع عشر: لا اقتضائية الممكن                               | 177     |
| حث الثامن عشر: علَّة احتياج الممكِّنَّ إلى علَّة.               | 179     |

| ١٣٣  | المبحث التاسع عشر: الوجود والامكان والامتناع القياسية     |
|------|-----------------------------------------------------------|
| ١٣٦  | المبحث العشرون: القدم والحدوث.                            |
| 124  | المبحث الحادي والعشرون: القوة والفعل                      |
| 180  | الفصل الثاني_ وفيه مباحث                                  |
| 187  | المبحث الأول: الماهية وأقسامها                            |
| 107  | المبحث الثاني: أجزاء الماهية                              |
| ۱٥٨  | المبحث الثالث: حقيقة الشيء فصله الأخير                    |
| 109  | المبحث الرابع: تعدد الاجناس والفصبول                      |
| ٠٢١  | المبحث الخامس: هل تركيب الجنس مع الفصل انضمامي أو اتحادي؟ |
| 171  | المبحث السادس: التشخص                                     |
| 175  | الفصل الثالث ـ وفيه مباحث                                 |
| 13.9 | المبحث الاول: في الوحدة والكثرة                           |
| 179  | المبحث الثاني: الحمل وأقسامه                              |
| 171  | المبحث الثالث: التقابل وأقسامه                            |
| 178  | المبحث الرابع: تقابل الوحدة والكثرة                       |
| ۱۷۷  | الفصل الرابع ـ في العلَّة والمعلول ـ وفيه مقدمة ومباحث    |
| 1.74 | المقدمة                                                   |
| 171  | المبحث الاول: في العلَّة الفاعلية                         |
| 381  | المبحث الثاني: في العلَّة الصورية                         |
| ۱۸۰  | المبحث الثالث: في العلة المادية                           |
| 77.1 | احكام مشتركة بين العلل الاربع                             |
| ۱۸۸  | المبحث الرابع: الجوهر والعرض                              |
| 198  | الإلهيات بالمعنى الأخص                                    |
| 190  | اثبات الصانع                                              |
| 197  | علمه تعالىٰ                                               |
| ۲    | القدرة                                                    |
| 4.1  | الإرادة                                                   |
| 3.8  | حياته .                                                   |
| ۲.0  | تكلمه تعالىٰ                                              |